

الله



# آداب المسوك

تصنيف لطيف

شيخ المذاinch، قطب زباني، غوث صداني، مجوب بجهاني

حضرت سيدنا شيخ عبد القادر جبيش لانى

(رضي الله تعالى عنه)

[www.huklabah.org](http://www.huklabah.org)



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)

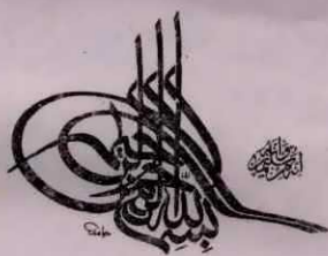
MAGENTA CYAN BLACK



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



ادب السیوی

[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



# آدابِ سلوک

طریقہ تصوف کے آداب، سلوکِ روحانیت کے اسلوب،  
عرصہ روحانیت کے شہوار کے جلالت مآب اور حقائق کش قلم سے

تصنیفِ لطیف

شیخ الشانع، قطب رباني، غوث صمداني، محبوب نجاحاني  
حضرت میدنا شیخ عبد القادر جبیل لانی

(رضی اللہ تعالیٰ عنہ)

ترجمہ

— (الاستاذ) ظفر اقبال کلیار —

— (فضل بھیرہ شریف) —



## جملہ حقوق محفوظ

۶۲۰۰

|       |            |
|-------|------------|
| باراں | ایک ہزار   |
| بھیہ  | = 100 روپے |



ذیر اهمام

محمد رضاۓ الدین صدیقی  
نجابت علی تاریخ



# زاویہ

سی در بار ما رکیٹ ॥ آہو ۸

Ph (042) 7113553-7241517

(فونٹ)

اس کتاب کے جملہ محاصل "زاویہ فاؤنڈیشن"  
کے علمی و تحقیقی مقاصد کے لئے وقف یہیں۔

## فہرست

|     |                                                  |
|-----|--------------------------------------------------|
| 7   | تقدیم                                            |
| 14  | مقدمۃ التحقیق                                    |
| 20  | زیر نظر کتاب کے مختلف نفحے                       |
| 26  | مقدمہ                                            |
| 30  | دولوں کی غذا اور زادرواہ                         |
| 34  | وہ شراب ہے پیاسا پانی گماں کرتا ہے               |
| 40  | خواہش نفسانی دل کے لیے آفت ہے                    |
| 45  | خالق جس سے رازی ہو وہی افضل ترین منزل ہے         |
| 56  | حقيقي بھلائی وہ ہے جسے اللہ پسند کرے             |
| 64  | اللہ تعالیٰ پر توکل کا میابی کی دلیل ہے          |
| 70  | پیاروں کے لگائے ہوئے زخم تکلیف دہنیں ہوتے        |
| 77  | ایمان نام ہے عزیمت اور یقین کا                   |
| 80  | عقیدہ جبر شیطانی و سوسہ ہے                       |
| 81  | اتلاع و آزمائش بقدر مقام و مرتبہ ہوتی ہے         |
| 85  | اس کی چوکھٹ کونہ چھوڑ جس کا دروازہ بند نہیں ہوتا |
| 88  | محبتِ خداوندی سب سے بڑی نعمت ہے                  |
| 90  | دل وہ گھر ہے جس میں دونبیں سما سکتے              |
| 95  | بہترین پھل چنے کی کوشش کر                        |
| 106 | صبر کا ذائقہ ترش ہے لیکن ہے یہ شہد               |

- محبت کا ترازو خواہش ہے 108
- محبت صرف ایک ہی محبوب سے ہوتی ہے 109
- مقاماتِ خلق اور منازل رجال 112
- حاسد گویانا راض رہنے کے لیے پیدا کیا گیا ہے 130
- اللہ تعالیٰ کے علاوہ باقی سب کچھ باطل ہے 136
- ولایت کی راہ بڑی کٹھن ہے 137
- شہد اور حظل دونوں میں دواء ہے 140
- جو کچھ مانگنا ہے اللہ تعالیٰ سے ما نگ 144
- محبوب سے تعلق رکھنے والی ہر چیز محبوب ہوتی ہے 145
- ہوس پرستی سے اجتناب لازم ہے 153
- عاشق کی آنکھ کا سرمه صرف بیداری ہے 155
- اس کا ندیناعطا اور اس کی ابتلاء رحمت ہے 160
- قضاء غالب ہے اور موت طالب ہے 171
- شکر ہی کے ذریعے نعمتوں کی بارش ہوتی ہے 174
- اپنے نفس کو قابو میں لا اس سے پہلے کہ تجھے پھاڑ دے 193
- سمنی سے کوئی قیمتی چیز ہی طلب کر 200
- ضبط نفس مسرتوں کا ذریعہ ہے 213
- خود پر دگی اختیار کر محفوظ رہے گا 216
- تواضع 220
- سہرا بی صرف پانی سے ممکن ہے۔ 221

## تقدیم

بد مست شرایحی سے کسی نے پوچھا شراب کیا؟ کہنے لگا بندہ خدا! شراب  
میں نہ کے علاوہ کیا کچھ اور بھی ہے؟

اسی لیے جب کبھی میں نے تصوف پر اپنی نگارشات پیش کرنے کا ارادہ  
کیا تو قلم بول اٹھا۔ ذرا ٹھہر جائیے۔ اور جب میں نے اس کے رموز و معارف کا  
کھون لگانا چاہا تو میان نے ساتھ دینے سے انکار کر دیا اور کہا رک جائیے۔

قلم کو یہ حق پہنچتا ہے کہ وہ اس موضوع کی جلالت شان کے سامنے  
جیران و ششدروں ٹھہر جائے۔ نہ ایک قدم آگے بڑھے اور نہ پیچھے ہٹے۔ تصوف  
کوئی فلسفیانہ فکر نہیں جسے دوسرے منطقی انکار کی طرح منضبط کیا جائے۔ لوگوں  
کے سامنے بیان ہو، آسانی سے کتب میں مدون ہو اور پھر لا بہر ریلوں کی زینت بنا  
دیا جائے۔

بلکہ تصوف ایک نتیجہ خیز فکر اور عملی تحریک ہے جس کی تعلیمات پر  
عمل پیرا ہونے سے زندگی کے چمنستان میں بہار آجائی ہے۔ دل و دماغ سیراب  
ہوتے ہیں اور اخلاق و اطوار سنورتے ہیں۔

جب دل تصوف کا اقرار کر لیتا ہے تو اس سے ذوق و شوق پکنے لگ جاتا  
ہے جس کے پیالے عرش کے تالاں اور جنت کی نہروں سے بھرے جاتے ہیں۔  
تصوف ایسی فکر نہیں جسے ذہن محفوظ کر لیں۔ زبان بیان کرے اور بس

بلکہ وہ اس سے کہیں بلند ایک حقیقت ہے جس کا احاطہ زبان و بیان کے بس کاروک نہیں۔ اسے معرض تحریر میں لانا اور مذہب کی قید میں مقید کرنا ممکن نہیں۔ تصوف مجاہدہ اور ریاضت ہے۔ یہ وہ پھل ہے جو جہد مسلسل سے ہاتھ آتا ہے۔

شریعت اسلامیہ میں تصوف کا صرف ایک ہی مفہوم ہے اور یہی قطعی اور آخری مفہوم ہے اور یہ مفہوم وضع کردہ نہیں مخلوقۃ نبوت سے لیا گیا ہے اور وہ مفہوم یہ ہے کہ دنیا کو دل سے نکال کر ہاتھوں تک محدود کر لیتا۔

اس لیے تمام بزرگوں کا اتفاق ہے کہ تصوف قرآن و سنت پر اخلاق سے عمل پیرا ہونے کا دوسرا نام ہے۔ اس میں تمام مشرب تمام آراء متفق ہیں۔ کسی کو اختلاف نہیں۔ مگر مرد وقت کے ساتھ جب فتوحات کا سلسلہ وسیع ہوا۔ مسلمان عجمیوں سے ملے۔ اخذ و قبول کا سلسلہ شروع ہوا تو تصوف میں عجمی فلسفہ کی آمیزش ہوئی اور اس میٹھے اور پاک و صاف چشمے میں قطب، فلسفی اوہام اور شطحیات شامل ہو گئیں۔

پھر وہ وقت بھی آیا کہ تصوف نے نصرانیت کے زهد، ہمت کی دنیا بیزاری کو اختیار کیا اور ہندوں جیسی مشکل پسندی اور نفس کشی کی تعلیمات اس کا محور و مرکز قرار پائیں۔ یوں تصوف اسلامی تعلیمات سے دور ہوتا گیا دوسرے مذاہب سے اس کے روابط بڑھتے گئے اور اس کے فرائض اور نتائج کے درمیان تعلقات کمزور پڑ گئے۔

پھر آہستہ آہستہ تصوف ایک بانجھ مفہوم بن کر رہ گیا جسے زندگی کے تقاضوں سے کوئی ہم آہنگی نہیں تھی۔ اور نہ کسی طرح وہ عقیدہ کے اصولوں سے میل کھاتا تھا۔

کب شہزاد علیہ اصلوٰۃ والسلام نے ہمیں حکم دیا کہ ہم دنیا سے اعراض کریں اور پیٹھ پھیر کے اس سے لا تعلق ہو جائیں۔ کب انہوں نے یہ حکم دیا کہ ہم

دنیا کے میدان سے کنارہ کشی اختیار کر لیں۔ اور زندگی کی کشاکش سے غافل ہو جائیں۔ آپ ﷺ نے تو یہ حکم دیا ہے کہ ہم دنیا کیلئے تگ دو کریں اور اس کی اصلاح کی کوشش کریں۔ کیا ہم وارث نبوت نہیں۔ کیا ہم پر مناصب نبوت کو بھاہنے کی ذمہ داری عائد نہیں ہوتی کیا اس امانت کو اٹھانے کی ذمہ دار ہم نہیں ہیں؟

اللہ تعالیٰ کا کلام ہماری بات کی تاسید کرتا ہے جس میں کسی قسم کا تردود نہیں۔ رب قدوس فرماتے ہیں۔

وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ

(توبہ: 105)

”اور فرمائیے عمل کرتے رہو۔ پس دیکھئے گا اللہ تعالیٰ تمہارے عملوں کو اور (دیکھئے گا) اس کار رسول اور مؤمن من“

بعض موئین کا خیال ہے کہ صدر اسلام میں جب اسلامی معاشرہ دولت و ثروت اور شان و شوکت کی زندگی بسر کر رہا تھا اور لھو و لعب میں پڑ کر اسلامی تعلیمات سے دور جا رہا تھا تو رد عمل میں کچھ لوگوں نے ترک دینا کی راہ اختیار کی جسے تصوف کا نام دے دیا گیا۔

حاشا و کلا۔ ایسا ہرگز نہیں۔ یہ کوئی ایسی فکر نہیں جو عیش و عشرت کا رد عمل ہو۔

صحابہ کرام علیہم الرضوان عمد نبوت سے ہی تصوف کی حقیقی راہ پر گامزن تھے۔ ان کی فطرتِ سلیم تصوف کی نورانی تعلیمات سے مکمل آہنگ تھیں۔ ان کے قلوب و اذہان میں اخلاص و للہیت تھی۔ یہ لوگ خالص صوفی تھے اگر انہوں نے کسی خاص وضع قطع کا لباس زیب تن نہیں فرمایا تھا اور نہ ہی بعد کے ادوار کی طرح اصطلاحات و مذاہب کو تشکیل دیا تھا لیکن وہ تھے خالص صوفی۔

ہوا یہ کہ دولت و ثروت کا جب دور دور ہوا اور لوگ اسلام کی فطرتی سادگی کو چھوڑ کر عیش پرستی میں مشغول ہوئے تو ان صحابہ کرام کی زندگی دنیا

داروں کی زندگی سے ممتاز ہوتی گئی اور ان کا طریقہ زندگی دنیاداروں سے بالکل مختلف نظر آنے لگا۔

اس گروہ کو جو کتاب و سنت پر سختی سے عمل پیرا تھا اور جنہوں نے تہذیب اور خضارہ کی چکا چوند اور زندگی کے سراب کو قبول نہ کیا مختلف القبابات سے موسوم کیا گیا۔ کبھی انہیں زھاد کہا گیا۔ کبھی انہیں ناک کہا گیا۔ پھر ایک وقت وہ بھی آیا کہ فاسفینہ افکار سے کشید کر کے انہیں متصوف اور ارباب احوال کا ایک نیا القب دیا گیا۔

کاش یہ سلسلہ یہیں رک جاتا۔ فلاسفہ کی آراء اور متکلمین کے اقوال سے تصوف کی اصطلاحات عاریتے لے لی گئیں۔ اس طرح مختلف مذاہب تشکیل پائے۔ راستے جدا ہوئے اور ایک دوسرے سے مسلمان اس قدر دور ہو گئے کہ پھر انہیں کوئی چیز اٹھانے کر سکی۔

گمراہی کے صحراء اور ظلمات کے جنگلوں میں حاطب اللیل کی طرح ربط و یابس اکٹھا ہوا۔ بھانت بھانت کی بولیاں سننے میں آئیں۔ اس اختلاف نے مذہبی تعصب کا رنگ اختیار کر لیا۔ تصوف کے مادہ لغوی میں اختلاف پیدا ہوا اور لوگ اس حقیقت کو بھول گئے کہ تصوف شعوری حالت ہے فلسفیانہ فکر نہیں۔

بہر حال تصوف حرص و ہوا اور حبِ دنیا سے دل کی تطہیر کی خاطر ریاضت و مجاہدہ کو کرتے ہیں۔ یہ ریاضت انسان کے اندر اس امانت کو ادا کرنے کی استعداد پیدا کرتی ہے۔ جسے پہاڑوں نے اٹھانے سے انکار کر دیا تھا۔

بس اتنا ہی نہیں ہوا بلکہ عبادی دور حکومت کے آخر میں متصوفین اور فلاسفہ کا ایک اور گروہ پیدا ہوا۔ جنہوں نے نئے نئے نظریات پیش کیے۔ قریب تھا کہ بہتری کی ہوا نیں رک جاتیں اور معرفت کا شعلہ اپنے آسمان میں ٹھنڈا پڑ جاتا پکھ لوگوں نے ان افکار جدیدہ کا انکار کیا اور ان کی شطحات اور اوہام سے اپنے عقیدہ کو پاک رکھا۔

ان جدید نظریات میں الفناء، الحلول، الاتحاد، اور وحدۃ الوجود جیسے افکار آتے ہیں۔

بعض نے جھوٹ و افتراء سے کام لیا اور قدماء پر یہ بہتان تراشی کی کہ یہ نظریات ان کی کتب سے ماخوذ ہیں۔ مگر حقیقت یوں نہیں تھی۔ قدماء نے جس فنا کا تذکرہ کیا ہے وہ فلسفیوں اور ان متصوفین کی فنا سے الگ مفہوم رکھتی ہے قدماء کے نزدیک فنا سے مراد مومن کا خلق سے، حظوظ نفس سے فانی ہونا اور قلبی احوااء و رغائب نفس پر اوامرِ خداوندی کو ترجیح دینا اور مخلوق اور قرابت داروں کو چھوڑ کر محبوبِ حقیقی کے دربار میں حاضر ہونا ہے۔

**أَنْتَ فَوْقَ الصَّحْبِ عَنْدِيْ فَإِذَا..... غَبْتَ عَنْ عَيْنِيْ لَمْ أَلْقَ أَحَدَ رَهَا وَحْدَةُ الْوَجْدَنَ كَمَفْهُومٍ جَسَّ شَخْصٌ أَكْبَرُ مُحْمَدُ الدِّينُ اِنَّ عَرْمَى كَيْ طَرَفَ مُنْسُوبٍ كَرْتَهُ ہِیْنَ تَوَسُّ كَمَفْهُومٍ آپَ كَيْ نَزَدِيْكَ یَہِ ہے کَهْ حَقِيقَ وَجْدَ صَرْفَ خَالِقَ حَقِيقَیَ کَاَہِ۔ بَاقِيَ مُخْلُوقَ کَاَوْجَودَ مُحْضَ سَایِہَ عَکَسَ اُورَ تَابِعَ کَیْ حَیَثِیَتَ رَکْتَهُ ہے۔ جَسَ طَرَحَ سَایِہَ اَصْلَ وَجْدَنَ کَمَحْضَ پُرْتَوَہَ اُورَ اَسَ کَعَلَادَہَ کَچَھُ نَہِیں۔ اَسِیَ طَرَحَ کَاَسَنَاتَ کَاَوْجَودَ صَفَاتَ خَداونَدِیَ کَاَعَکَسَ اُورَ پُرْتَوَہَ اَسَ کَعَلَادَہَ کَچَھُ نَہِیں۔ اَسِیَ طَرَحَ پُتْلِیَوْں کَاَکَھِیلَ ہے۔ پُتْلِیَاں خَوْدَ مُخْدَ حَرَکَتَ نَہِیں کَرْتَیَ بلَکَہَ اَنْسَانَ کَاَہَا تَھَدَ اَنْہِیں حَرَکَتَ دِیتا ہے۔**

رہے دوسرے نظریات جنہیں متاخرین نے پیش کیا مثلاً حلول اور اتحاد تو ان کی کوئی حیثیت نہیں کیونکہ کئی متفق یا اہل ایمان صوفیاء نے انہیں رد کیا ہے اور ان میں گھڑت افکار کو کبھی درخور اعتناء نہیں سمجھا۔ اصل تصوف یہ ہے جسے میں نے تم سے بیان کیا ہے۔ روحانی پہلوکی وجہ سے ہی اسلام میں کمال جاذبیت پائی جاتی ہے۔ اسلام کا محور و مرکز تصوف ہے۔ اور اصل تصوف کی تعلیمات شریعتِ مطہرہ سے کلی طور پر ہم آہنگ ہیں۔

یہ وہ بلند وبالا درخت ہے جس میں کوئی نقش نہیں ہاں بدعت کی جڑی

بُوئیوں اور گمراہی کی تھوڑنے اسے اپنے احاطے میں سمیٹ رکھا ہے۔  
کیا ہی بہتر ہو اگر ہم ان طفیلی افکار کی خطرناک بیل کو اکھاڑ پھینکیں جس  
نے اس شجر سایہ دار کو بڑھنے سے روک رکھا ہے۔

اے میرے بھائی یہ ہے تصوف جس کی نورانی تعلیمات میں نے آپ  
کے گوش گزار کیں اور آپ انہیں سن کر بہرہ مند ہوئے۔ یہ ہے تصوف کی  
حقیقت جس پر آپ مطلع ہوئے۔ آئیے۔ اے حرص و ہوا کا آوازہ بلند کرنے  
والے۔ اور ایمان کے خیمه میں بیٹھ کر رنگ و راگ کی محفلیں سجانے والے۔ آئیے  
ہم رات کی تاریکیوں اور دن کے اجالے میں خوبصورت تھے بیان کرنے والے  
لوگوں سے ہوشیار ہو جائیں۔ اور اس کے ہندوں کی محبت حاصل کریں جن کی  
راتیں عبادت خداوندی میں گزرتی ہیں اور دن کے اجالے خدمتِ خلق میں بصر  
ہوتے ہیں۔

آئیے شریعت کی پاکیزہ تعلیمات میں وہ روشنی ہے جو آنکھوں کو اچک  
لے۔ اور دل کو اللہ کریم کے نور سے بھر دے۔ ایسی پر نور مجلسوں پر رحمت  
خداوندی موسلاطہ امار بارش کی طرح برستی ہے اور اجائزہ دیران دلوں کو سیراب کر  
دیتی ہے۔ یہاں سماوی ہوائیں خوشنگوار انداز میں خراماں خراماں چلتی ہیں یہاں جو  
آتا ہے اس کے کریبان حوروں کی سانسوں سے میک اٹھتے ہیں۔ اور جنت کی  
خوبیوں مشامِ جاں کو معطر کر جاتی ہے۔ یہاں کوثر و تنسیم کی ٹھنڈک سے خوب  
لطف اندازو ہوتے ہیں اور آرام پاتے ہیں۔

خوش بخت ہے وہ شخص جسے یہ مقام مل گیا۔ اور خوش نصیب ہے وہ  
انسان جس کا مٹھکانہ اور آرام گاہ بان کا یہ درخت (جنت) ٹھہرا۔

خبردار! اے عقائد تو نے اس کتاب سے سفر شروع کیا ہے جس کے  
مرا جمعت اور تقدیم لکھنے کا مجھے شرف حاصل ہو رہا ہے۔ میں نے اس کتاب کے  
اوراق میں راہ سلوک کے آداب اور زندگی کے اطوار کو دیکھا ہے۔ یہ آداب اور

اطوارِ زندگی کے راستے پر چلنے والوں کو ثابت قدمی، بہادری اور اطمینان کی دولت سے ملا مال کر دیتے ہیں۔ مسافرِ صراطِ مستقیم پر قدم بڑھاتا چلا جاتا ہے۔ نہ مسالک اس کی راہ روکتے ہیں اور نہ مختلف نظریات اس کے راہ میں آسکتے ہیں۔ میری طرح تو بھی ہر فصل میں محبت و عقیدت اور علوم و معانی اور روحانی اطمینان و سکون کا دریا موجز نپائے گا۔

تجھے محسوس ہو گا کہ تیری روح ایمان اور فضیلت کے اعلیٰ وارفع مقامات و منازل کا طواف کر رہی ہے۔ جیسے کہ سورج منازلِ کمال کا طواف کرتا ہے یا رoshن ستارے کر دش کنال رہتے ہیں۔ اور گھنے باغوں میں پرندے ایک درخت سے دوسرے درخت پر اڑ کر جاتی ہیں۔

خالق سے مخلوق کی طرف سفر کر۔ دنیا سے دنیا کے پیدا کرنے والے کی طرف چل کتنا عظیم ہے یہ سفر اور کتنی مقدس ہے یہ سیر۔ خوش بخت ہے وہ انسان تصوف کی تعلیمات پر عمل پیرا ہونے کی جسے توفیق ملی۔

از : الاستاذ محمد ناصر الز عیم



بسم الله الرحمن الرحيم

## مقدمة <sup>التحقيق</sup>

ان الحمد لله نحمنه ، و نستعينه و نستغفره ، و نعوذ  
بالله من شرور انفسنا و من سيئات اعمالنا ، من يهدى  
الله فلا مضل له ، ومن يضل فلا هادى له .  
واشهد ان لا اله الا الله وحده لا شريك له ، وان  
محمدًا عبده ورسوله .

اللهم صل وسلم على سيدنا وسندنا وشفيعنا و  
ذخرا ونبيا محمد صاحب جوامع الكلم وسيد  
سدات المخلوقات ، وعلى آله الطيبين الطاهرين ،  
واصحابه الاخيار المخلصين ، الذين احسنوا اتباعه  
في الحركات والسكنات ، وعلى التابعين لهم  
باحسنان مدادامت الارض والسماءات ، آمين .  
وبعد .

مکتبہ امام جیلانی رحمہ اللہ تعالیٰ کی چونھی کتاب ہے جو علم و معرفت کے  
شہر د مشق سے بڑی علمی تحقیق اور مخت کے بعد شائع کی جا رہی ہے۔ اس سے  
پہلے تین معربۃ الآراء کتابیں قارئین سے خراج تحسین حاصل کر چکی ہیں۔ ایک

”سر الاسر اور مظہر الانوار فیما یحتاج الیه الابرار“ ہے۔ دوسری ”الطريق الى الله“ ہے اور تیسری ”جلاء الخاطر فی الباطن والظاهر“

ہماری پیش کردہ یہ کتاب ”آدابِ السلوك والتوصل الى منازل الملوك“ حضرت امام جیلانی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی عظیم تالیفات میں شمار ہوتی ہے۔ اس کتاب میں اصولِ تصوف اور راہِ سلوک کی تعلیمات کو قرآن و سنت اور آثارِ صحابہ و تابعین کی روشنی میں پیش کیا گیا ہے۔ یہ بڑی مفید اور نفعِ بخش کتاب ہے۔ آپ رحمۃ اللہ علیہ نے اس میں وصولِ الی اللہ کا شوق رکھنے والوں کے لیے مثلی بیانات فراہم کر دیں ہیں۔

کتاب کے شروع میں آپ ان تعلیمات کا تذکرہ فرماتے ہیں جن پر عمل پیرا ہونا ہر مؤمن پر واجب ہے۔ پھر وہ ابتلاء و آزمائش کے متعلق گفتگو کرتے ہیں۔ دنیا کی بے ثباتی کا تذکرہ کرتے ہیں۔ اس کے فتنوں سے ڈراتے ہیں۔ مخلوق سے فنا اور وصولِ الی اللہ کو زیرِ محض لاتے ہیں۔ پھر انسانی نفس کی حقیقت اور اس کے احوال کو بیان کرتے ہیں۔ پھر مجاہدہ، اس کے ثمرات، اور اہل مجاہدہ کے خصائص حمیدہ کو بیان کرتے ہیں پھر احوال و مقامات مثلاً توکل، صبر، حسن خلق، شکر، صدق، تسلیم و رضا، زہد و فقہ، ترکِ حظوظ، محبت اور اس کے آداب اور حقوق کو قلم بند کرنے کے بعد ایک اختتامیہ رقم کرتے ہیں۔ اور ”ختامُ المُلْك“ کے طور پر اس میں خصوصی پند و نصائح کو نقل کیا۔ اور انہیں قیمتی نصائح اور انمول وصیتوں کے ساتھ کتاب کو ختم فرمایاتے ہیں۔

قارئین اس کتاب کے مطالعہ سے جو مفہوم اخذ کریں گے اور جو نقطہ نظر ان کے سامنے آئے گا اسے ہم مختصر ایوں بیان کر سکتے ہیں کہ مقصود شریعت کی پاسداری کے بغیر ممکن نہیں۔ اسلام کے اصولوں کو اپناؤ کر ہی فلاج دارین اور

۱۔ ”زاویہ“ آدابِ سلوک سے پہلے شیخ کی اس معرکۃ الارکتاب کا ترجمہ کرنے کی سعادت

بھی حاصل کر چکا ہے۔

فہمہائے مقصود حاصل کیا جاسکتا ہے۔

احکام شریعت اور سلف صالحین کا عقیدہ ہی حضرت شیخ غوث الاعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے نزدیک راہ طریقت اور تصوف ہے۔ یہی دین کا لیب لیاب اور خلاصہ ہے۔

آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے کلام میں غور و خوض کرنے والے جانتے ہیں کہ جب آپ مریدین اور راہ سلوک کے مبتدیوں کیلئے گفتگو کر رہے ہوتے ہیں تو معرفت و ولایت کے دلائل اور باریکیوں میں جانا پسند نہیں فرماتے۔ یقیناً آپ جانتے ہیں کہ عوام الناس اور مبتدی ایسے دقيق و باریک مسائل سے مفتون ہو سکتے ہیں اور اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ آپ اہل تصوف کیلئے ایک پاک دستور تطبیق حرفي پالے۔ جس کے متعلق ابو عمرود مشقی نے کہا ہے : ”جس طرح اللہ تعالیٰ نے انبیاء علیہم السلام پر فرض کر دیا ہے کہ آیات و محاجات کو ظاہر کریں تاکہ لوگ ان پر ایمان لا سکیں اسی طرح اس نے اولیاء کرام پر یہ بات فرض کر دی ہے کہ وہ کرامات کو چھپائیں تاکہ خلق خدا فتنہ و فساد قلبی کا شکار نہ ہو۔“

اس کتاب سے متعلق اپنی گفتگو ختم کرنے سے پہلے میں ضروری سمجھتا ہوں کہ قاری کو یہ بات یاد کر دوں کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس کتاب کے بعض مقالات کی شرح فرمائی ہے۔ استاذ ڈاکٹر محمد رشاد سالم نے اس شرح کو اپنی کتاب ”مجموع الفتاویٰ“ میں جمع کر دیا ہے۔

امام ابن تیمیہ نے صرف شرح پر اکتفا نہیں کیا بلکہ انہوں نے نہایت زور دار انداز میں حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں ہدیہ عقیدت و محبت پیش کیا ہے۔ ان تیمیہ کے بقول : شیخ عبد القادر جیلانی اپنے زمانہ کے ان عظیم مشائخ مکرام میں سے ہیں۔ جنہوں نے شریعت مطہرہ کے امر و نہی کا خصوصی التزام فرمایا ہے اور اسے اپنے ذوق اور خواہشات پر مقدم رکھا ہے۔ آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ترک ہو اور ضبط نفس میں دوسرے

مشائخ سے کہیں آگے ہیں۔

قارئین کرام کو یہ کتاب پورے غور و خوص اور توجہ سے پڑھنی چاہئے تاکہ وہ امام جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ کے ارشادات عالیہ سے کما حقہ مستفیض ہو سکیں۔ اور اسے سمجھ کر کامیابی سے ہمکنار ہو سکیں۔

یہ حقیقت ہر آدمی کے پیش نظر ہے کہ اہلِ حق اور ارباب طریقت کو پہچانے کیلئے دونہ نیاں ہیں۔ ایک ان کا ظاہر ہے اور ایک باطن۔

اہلِ حق اور ارباب طریقت کا ظاہر شریعت مطہرہ کے عین مطابق ہوتا ہے۔ اور وہ قرآن و سنت سے سرِ مو بھی انحراف نہیں کرتے۔

اور باطن بصیرت کے نور سے منور ہوتا ہے اور وہ سلوک کی نبیاد مشاہدہ بصیرت پر رکھتے ہیں۔ وہ ہر وقت اس خیال میں رہتے ہیں کہ وہ کس عظیم ہستی یعنی محمد النبی ﷺ کی اقتداء کرنے والے ہیں۔ اور وہ اللہ تعالیٰ اور نبی کریم ﷺ اور آپ کی جسمانیت کے درمیان اپنی جگہ ایک واسطہ ہیں۔ کیونکہ شیطان آپ ﷺ کی مثالی شکل اختیار نہیں کر سکتا۔ پس راہ سلوک کے مسافر کو بھی اور ان کے مریدین کو حضور ﷺ کی پوری سیرت و صورت کو اپنانا چاہیے۔ تاکہ شیطان ان کی شکل مثالی بھی اختیار نہ کر سکے۔ اہل تصوف اندھی تقلید نہیں کرتے۔ وہ صاحبِ بصیرت اور اہل تحقیق ہوتے ہیں۔ صوفیاء کو جھوٹے مدعاں تصوف سے ممتاز کرنے کی اور بھی بہت ساری علامات ہیں لیکن ان تک رسائی ہر شخص کے بس کاروگ نہیں۔ بہت کم لوگ ہیں جو ان دلیقتوں سے پوری طرح آگاہ ہیں۔

پس جو ابدی سعادت کا خواہاں ہے اس پر لازم ہے کہ وہ اللہ کے اوامر کی پیروی کرے اور مناہی سے اجتناب برے۔ اور ہمیشہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں شکر و امتنان کرے۔

ہم اللہ تعالیٰ سے سوال کرتے ہیں کہ وہ کریم ہمیں شریعت مطہرہ پر

عمل پیرار کھے اور ہمیں توفیق دے کہ ہم وہ کام کریں جو وصال الہی اور قرب کا ذریعہ ہوں۔ ہم التجاکرتے ہیں کہ ہمیں ہر قسم کے فتنوں سے محفوظار کھے بیشک وہ تمام مشکلات کو دور کرنے والا سب کچھ جانتے والا، بڑا فضل فرمانے والا اور کریم ہے۔ نیکی کرنے کی قوت اور برائی سے پختنے کی طاقت صرف اس اعلیٰ و عظیم کے دست قدرت میں ہے۔

آخر میں میں اپنے احباب کا شکریہ ادا کرنا ضروری سمجھتا ہوں جنہوں نے بڑی شفقت فرمائے میری معاونت کی اور مجھے اپنی دعاؤں سے نوازا۔

میں نے یہ کتاب اپنے استاذ، اپنے بھائی اور دوست، استاذ محمد زکریاء الز عیم کی خدمت میں پیش کی تاکہ وہ اسے ایک نظر دیکھ لیں اور مجھ سے جو غلطیاں سرزد ہوئی ہیں ان کی تصحیح فرمادیں۔ انہوں نے پوری توجہ سے میری اس کاوش کا مطالعہ فرمایا۔ فتح و بلیغ عنوانات کا انتخاب فرمایا۔ اور ایک تقدیم بھی رقم فرمادی جس میں اس موضوع پر بڑی معلومات افزائنا گنگلو فرمائی۔ ان کی یہ تقدیم موضوع کا پوری طرح احاطہ کرتی ہے۔ میں ان کا تنه دل سے مشکور ہوں کہ انہوں نے میری اس کاوش کو لاائق توجہ سمجھا۔

میں اپنے دوست زیاد سروجی کا شکریہ ادا کرنا بھی ضروری سمجھتا ہوں جنہوں نے اپنی مصروفیات کے باوجود احادیث کی تحریج میں میری مدد فرمائی آپ ایک فاضل مصنف ہیں ”موسسه البصائر للصف التصویری“ آپ کی بہترین تصویر ہے۔ میں ان کا شکریہ ادا کرنا بہت ضروری سمجھتا ہوں۔

بلادِ شام کے مشہور و معروف خطاط استاذ احمد باری کا شکریہ میرے ذمہ قرض ہے جنہوں نے اس کتاب کی تزئین اور املاء میں میری بھرپور مدد کی۔ احمد باری میرے معلم اور استاذ ہیں۔ اور خطاطی کافن میں نے انہیں سے سیکھا ہے۔ اپنے دوست اور بھائی انجینئر محمد مازن الفوال کا شکریہ ادا نہ کرنا بے النصافی ہو گی جنہوں نے اپنی فیضی اراء سے مجھے نواز اور کتاب پر تحقیق اور اس کی

طباعت کے دوران مجھ پر بے حد کرم فرمایا۔

جس شخصیت کا سب سے زیادہ میں ممنون احسان مند ہوں وہ ہیں  
میرے والد گرامی شیخ مقری نصوح محمد امین عز قول جنہوں نے میری تربیت اور  
تعلیم میں کوئی دقیقہ فروگزاشت نہیں کیا۔ میں ان کی کرم نوازیوں اور کرم  
گستریوں کا شکریہ ادا کرتا ہوں۔

میں ہر اس دوست کا شکریہ ادا کرنا ضروری سمجھتا ہوں جس نے اس کام  
کو پایہ تکمیل تک پہنچانے کیلئے میری مدد کی۔ میں اللہ تعالیٰ سے دوست بدعا ہوں  
کہ وہ ان کو خطاؤں سے محفوظ رکھے اور انہیں اس راستے پر چلنے کی توفیق مختیہ جس  
سے اللہ تعالیٰ خوش ہوتا ہو۔

## ز پ نظر کتاب کے مختلف نسخے

### ۱۔ مخطوطہ

کتاب کا پہلا اور اصل نسخہ مخطوطہ (قلمی نسخہ) ہے جو "الظاہریہ" لا ببریری میں "فتح الغیب" کے نام سے موجود ہے۔ یہ نسخہ 68 اوراق پر مشتمل ہے۔ ہر درق پر 17 سطور ہیں۔ لکھائی بہت عمدہ ہے اور خط نسخی میں ہے۔ کاغذ بہت پیشی اور جلد دیدہ زیب ہے۔ لا ببریری میں اس پر درج نمبر 5908 ہے اور محمد مبارک حنفی نام کی ملکیت ظاہر کی گئی ہے۔ میں نے اس نسخے پر کافی اعتماد کیا ہے۔

### دوسر انسخنه

یہ نسخہ بھی مذکورہ لا ببریری میں "آداب السلوک والتوصیل الی منازل الملوك" کے نام سے نمبر 6221 کے تحت موجود ہے۔ اوراق کی تعداد 87 ہے۔ متوسطہ درجہ کی 13 سطریں ہر درق میں پائی جاتی ہیں۔ اس کو بھی نسخی خط میں لکھا گیا ہے جو عموماً راجح الوقت ہے۔ اس کو اسماعیل الموسیٰ القادریؒ نے جو حلب میں مدرس تھے اپنے لیے لکھوایا تھا۔

### تیسرا نسخہ

یہ بھی مذکورہ لا ببریری کی زیست ہے۔ اس کا نمبر 8337 ہے اور "الکشف و فتح الغیب" نام لکھا ہے اوراق کی تعداد 65 ہے۔ سطریں 15 ہیں خط

نسخی قدیم ہے۔ اس کے لکھنے کا اهتمام ۹۰۷ھ میں احمد بن عمر الحنفی الشہید نے ان  
عبدالسلام کے ساتھ کیا۔

### چوتھا نسخہ

”فتوح الغیب“ کے نام سے موسوم الظاہریہ لا ببریی کا یہ  
نسخہ ۵۹ اوراق پر مشتمل ہے۔ اس کے ساتھ چند اور کتابیں بھی ہیں۔ یہ کتاب  
صفحہ ۹۰ سے شروع ہو کر ۱۴۹ تک جاتی ہے۔ سطریں ۱۹ ہیں خط مردوجہ نسخی  
ہے۔ بعض اوراق کرم خورده ہیں۔ جگہ جگہ سے اوراق پھٹے ہوئے ہیں اور ان  
بسویدہ اوراق کی جگہ نئے کاغذ لگا کر ایک الگ قسم کے خط کے ساتھ عبارات لکھی  
ہوئی ہیں۔ اس کا اهتمام سلیمان بن محمد الحوات نامی شخص کے ہاتھوں ہوا کتاب کا  
لا ببریی نمبر ۸۶۵۵ ہے۔

### پانچواں نسخہ

یہ نسخہ حلب ”ملکتبہ احمدیہ“ میں ”فتوح الغیب“ کے نام سے موجود ہے۔  
اس کے اوراق ۵۲ اور سطور ۲۱ ہیں۔ خط مردوجہ نسخی ہے۔ لکھنے والے کے نام اور  
تاریخ کا کوئی اشارہ نہیں ملتا۔ لا ببریی میں کتاب کا نمبر ۱۴۱۰۳ ہے۔  
اس کے علاوہ اور بھی بہت سارے نسخے ہیں جن پر میں نے اعتقاد نہیں  
کیا کیونکہ بہت بعد کے لکھے ہوئے ہیں۔

### (ب) المطبوعہ

### پہلا مطبوعہ نسخہ

یہ نسخہ اشتوول میں ۱۲۸۱ھ کو زیور طبع سے آرستہ ہوئی۔ ”الظاہریہ“  
لا ببری میں نمبر ۲۵۳۰ کے تحت موجود ہے۔ یہ نسخہ دوسرے نسخوں سے زیادہ  
خوبصورت انداز میں شائع کیا گیا ہے۔ مگر اس میں کتاب کی غلطیوں کے علاوہ

دوسری کئی غلطیاں بھی پائی جاتی ہیں۔ خصوصاً سب سے بڑی غلطی یہ ہے کہ ناشر نے صرف ایک ناقص نسخہ پر اعتماد کیا ہے۔

### دوسر امطبوعہ نسخہ

دوسر انسخہ "المطبقة الميمنیہ" نے ۱۳۱۷ھ میں شائع کیا ہے۔ یہ نسخہ بھی غلطیوں سے بھرا ہوا ہے۔

### تیسرا مطبوعہ نسخہ

یہ نسخہ مصطفیٰ البانی الحلبي کے مطبع سے ۱۳۲۹ھ میں بہجة الاسرار و معدن الانوار کے حاشیہ پر شائع ہوا۔ پھر اس سارے معدن انوار، شطوفی کی کتاب ہے۔

### چوتھا نسخہ

بھی مذکورہ مطبع (مصطفیٰ البانی الحلبي) سے ۱۳۳۸ھ میں التادفی کی کتاب "قلائد الجواہر فی مناقب عبد القادر" کے حاشیہ پر شائع ہوا۔  
یہ دونوں نسخہ تیسرا اور چوتھا غلطیوں سے پر ہیں۔

### پانچواں مطبعہ نسخہ

یہ نسخہ عیسیٰ البانی الحلبي کے مطبع سے ۱۳۹۲ھ کو شائع ہوا۔  
ناشر محترم نے کتاب کے ساتھ بہت سارے قصائد کو بھی شامل کر دیا ہے۔  
اور انہیں حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی طرف منسوب کیا ہے۔  
حالانکہ یہ قصائد حضرت شیخ کے نہیں ہیں۔ بلکہ یہ قصائد لام عبد الکریم جیلی کے  
ہیں۔ ان قصائد میں ایک قصیدہ "قصیدۃ النادرات العینیہ" ہے۔ مجھے لگتا ہے کہ ناشر کو  
پتہ تھا کہ یہ اور دوسرے تمام قصائد حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
کے نہیں ہیں۔ کیونکہ انہوں نے وہ لمیات حذف کر دیے ہیں جن میں لام عبد الکریم  
اجلیلی نے اپنے حالات زندگی لکھتے ہوئے اپنی تاریخ پیدائش کا تذکرہ کیا ہے۔ ناشر نے

انمیں حذف کر کے ان کی جگہ ”بیاض فی الاصل“ کے الفاظ لکھ دیے ہیں۔  
یہ نسخہ غلطیوں سے بھرا ہوا ہے۔ کئی جگہ عبارت واضح نہیں اور کچھ اوراق پھٹے ہوئے ہیں۔

### چھٹا مطبوعہ نسخہ

دمشق کے ”دارالالباب“ مکتبہ سے اسے ۱۴۰۶ھ میں شائع کیا گیا۔  
اس نسخہ پر یہ عبارت درج ہے۔ ضبطها ووثقها محمد سالم بواب۔ یعنی ”اے محمد سالم بواب نے لکھا اور سنوارا۔“ محمد سالم بواب نے یہ اشارہ بھی دیا ہے کہ انہوں نے دوسرے اور پانچویں نسخے پر اعتماد کر کے اسے تیار کیا ہے۔ اور یہ دونوں نسخے غلطیوں سے اٹ پڑے ہیں۔ اور اس سیدہ اور پھٹے ہوئے ہیں۔

انہوں نے یہ بھی کہا ہے کہ میں نے دونوں کے ساتھ اس کا مقابلہ کیا ہے اور دعویٰ کیا ہے کہ یہ نسخہ نص سے پوری مناسبت رکھتا ہے۔ لیکن جب میں نے دوسرے نسخوں کے ساتھ اس کا مقابلہ کر کے دیکھا تو مجھے معلوم ہوا کہ جو عبارت حاشیہ میں ہے وہ کتاب کی نص سے زیادہ صحیح ہے۔

اس مطبوعہ میں بھی کئی غلطیاں اور روبدل ہے۔ جیسا کہ انہوں نے اشارہ کیا ہے اس نسخے کی تیاری کرتے وقت دو کمزور نسخوں پر اعتماد کیا گیا ہے۔ جیسا کہ پانچویں نسخے میں قصائد کے بارے ہم بات کر آئے ہیں۔

ہم انمیں معدود خیال کرتے ہیں کیونکہ انمیں اس کتاب کے مختلف نسخے اور مخطوطے میسر نہیں تھے۔

میں اس بات کا تذکرہ کرنا ضروری خیال کرتا ہوں کہ حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاه کے تلامذہ اور مریدین نے بہت سارے اشعار کو آپ علیہ الرحمۃ کی طرف منسوب کر دیا ہے۔ حالانکہ وہ جانتے تھے کہ حضرت نے چند اشعار کے علاوہ باضابطہ طور پر شاعری نہیں فرمائی۔ ایسا

محسوس ہوتا ہے کہ یہ عقیدت مندی کی وجہ سے کیا گیا تاکہ شیخ کا اپنے ہم عصر دوں اور اہل تصوف میں بلند مقام و منزلت کو ظاہر کیا جاسکے۔

ایک اور جدید نسخہ بھی دیکھنے کا اتفاق ہوا۔ جو دارالقادری دمشق اور پیرودت سے ”شرح فتوح الغیب شیخ الاسلام ابن تیمیہ“ کے نام سے شائع ہوا۔ اس کی اشاعت کا اهتمام الاستاذ حسن السماجی سویدان نے کیا۔ میں نے اس نسخے پر اعتماد نہیں کیا۔ اگرچہ یہ نسخہ دو نسخوں۔ استنبول اور مصطفیٰ البابی الحلی کے نسخوں پر اعتماد کر کے تیار کیا گیا ہے لیکن یہ بھی اپنے سے پہلے نسخوں کی طرح ہے اور اس میں کئی ایسی غلطیاں بھی ہیں جو پہلے نسخوں میں نہیں تھیں۔

یہاں میں یہ بیان کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے اس کتاب کی مکمل شرح تحریر نہیں کی۔ بلکہ صرف اٹھتر میں سے صرف پانچ مقالات کی شرح لکھی ہے۔ اور اس شرح کو انہوں ”شرح کلمات من فتوح الغیب“ کا نام دیا ہے۔

لیکن کتاب تیار کرنے والے نے ”من“ کے لفظ کو حذف کر دیا ہے تاکہ قاری یہ سمجھے کہ امام ابن تیمیہ نے کتاب کی مکمل شرح لکھی ہے۔ میرے خیال میں یہ سب دنیاوی اغراض و مقاصد کیلئے کیا گیا ہے۔

### کتاب کی تیاری میں میرا کام

۱۔ قابل اعتماد نسخے میں متن کتاب لکھنے کے بعد میں نے اس کا دوسرا نسخوں سے موازنہ کیا۔ اگر نسخوں میں معمولی سا بھی کوئی اختلاف نظر آیا تو اس متن میں شامل کیا۔ ہاں واضح غلطی یا زائد ضرورت عبارت اگر کہیں تھی تو اسے چھوڑ دیا۔ یہ ظاہر کرنے کیلئے کہ فلاں لفظ یا عبارت مختلف فیہ ہے اس نشان { } کو استعمال کیا ہے۔

۲۔ معنی کو درست کرنے کیلئے کہیں مجھے چند الفاظ کا اضافہ کرنا پڑا۔ ایسے

الفاظ کیلئے میں نے یہ علامت [ ] اختیار کی ہے۔

۳۔ قرآن کریم کی آیات کو صحیح املاء سے ضبط تحریر میں لانے کی کوشش کی ہے العلی القدیزات سے امید رکھتا ہوں کہ قرآن آیاتی صحیح ہوں گی اور وہی ہو گی جن کا مؤلف ارادہ رکھتے تھے۔

۴۔ آیات کی تخریج میں سورۃ کا نام، نمبر اور آیت کا نمبر بھی لکھ دیا ہے تاکہ مراجعت کرنے میں آسانی رہے۔

۵۔ احادیث شریفہ کی تخریج کرنے کی ہر ممکن کوشش کی ہے۔ اور اس کی حیثیت بھی لکھ دی ہے کہ کیا یہ صحیح ہے۔ حسن ہے موضوع ہے وغیرہ۔ بعض احادیث کی تخریج کوشش کے باوجود نہیں ہو سکی۔ تو وہاں میں نے لکھ دیا ہے کہ میرے پاس موجود مصادر میں مجھے یہ حدیث نہیں ملی۔

۶۔ مشکل الفاظ اور قابل وضاحت عبارت کی تشریح و توضیح بھی کردی ہے۔

۷۔ مناسب عنوانات تجویز کر دیئے ہیں۔

اے قاری محترم میں یہ کتاب آپ کی خدمت میں پیش کرتا ہوں۔ میں نے اس کی تیاری میں کوئی دقیقہ فروگزاشت نہیں کیا۔ ہر طرح کی کوشش کی ہے۔ اور پوری محنت سے اس کام کو مکمل کرنے کی سعی کی ہے۔ اگر میں کامیاب ہوا ہوں اللہ تعالیٰ کا شکر کرتا ہوں اگر کہیں کوتاہی ہو گئی ہے تو میرا کام تھا پوری دیانت داری اور محنت سے کام کرنا۔

اللہ تعالیٰ سے سوال کرتا ہوں کہ وہ مجھے اور تمام مسلمانوں کو اس تحریر سے نفع انداز کرے۔ ہمیں اپنی اطاعت کی توفیق دے۔ اپنا قرب بخشنے اور ہمیں کسی آزمائس میں نہ ڈالے۔ ہم اس کریم ذات سے دعا کرتے ہیں کہ مولا ہم صرف کتاب کے جمع و حفظ پر بھی الکتفانہ کریں بلکہ اپنے فضل سے اور رحمت سے ہمیں یہ توفیق دے کہ ہم اس پر عمل پیرا ہوں۔

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

محمد غسان نصوح عن قول

بسم الله الرحمن الرحيم

### مقدمہ

(ای ذات پر مجھے بھروسہ ہے)

مجھے میرے جد بزرگوار امام وقت عالم ربانی، عارف حقانی، صاحب زہد و تقوی، عابد و زاہد، قدوة المشائخ، قطب الاسلام، علم الزهداد لیل العباد، قامع البدعة، ناصر السنۃ حضرت ابو محمد عبد القادر بن ابی صالح الجبلی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ و جمعنا ولایہ فی مستقر رحمۃ نے اپنی ایک تحریر کے ذریعے بتایا جو انہوں نے میری خاطر تحریر فرمائی اور اس تحریر کی روایت کی مجھے اجازت دی۔ جبکہ صفر کا مہینہ تھا اور سن بھری 561ھ تھا۔

اور ان سے یہ خبر ہمیں ہمارے والد گرامی امام دعیم، زاہد و عابد صاحب زهد و درع زیب دین و شرع یکتائے روزگار حضرت ابو بکر عبد الرزاق بن عبد القادر بن ابی صالح بن عبد اللہ الجبلی نے دی۔ آپ نے فرمایا یہ کتاب میرے والد گرامی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ کے سامنے پڑھی گئی اور میں خود سن رہا تھا۔ منگل کا دن تھا۔ ریح الاول شریف کا مہینہ تھا اور سن بھری 553ھ تھا۔ آپ کی خدمت میں عرض کیا گیا کہ آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے یہ ارشاد فرمایا ہے۔

میرے والد نے جو یکتائے روزگار تھے، جنہیں تائید ایزدی میسر تھی۔  
جو اماموں کے امام تھے سید الطوائف ابو محمد عبدالقادر بن ابی صالح بن عبد اللہ الجبلی  
قدس اللہ روحہ و نور ضریبہ نے فرمایا۔

اول و آخر، ظاہر و باطن سب تعریفیں اللہ رب العالمین کیلئے ہیں۔ اتنی  
تعریفیں جتنی اس کی مخلوق کی تعداد ہے۔ جتنا اس کے عرش کا وزن ہے۔ جتنی اس  
کے اسماء و صفات کی مقدار ہے۔ جتنی اس ذات اقدس کی رضا ہے۔ ہر جفت اور  
طاقدار کے برابر۔ ہر رطب دیا بس اور جتنی چیزیں اس نے مقرر فرمائی ہیں اور  
جتنی چھوٹی بڑی چیزیں تخلیق ہو چکی ہیں اتنی تعریفیں اللہ کے لیے ہیں ہمیشہ ہمیشہ  
بدلانقطع۔ (مطلوب یہ ہے کہ بے شمار بے انداز تعریفیں اللہ رب العالمین کو سزاوار  
ہیں) اللہ تعالیٰ وہ ہے جس نے ہر چیز کو پیدا کیا اور کسی قسم کا تقاضا نہیں رکھا۔ اس  
نے ہر چیز کا ایک اندازہ مقرر فرمایا۔ ہر چیز کو راہ دکھائی اور زندہ و مردہ گردانا جس  
نے انسانوں کو خوشیاں مخشیں اور غم دیے۔ بعض کو قرب سے نواز اور بعض کو اس  
دولت سے محروم رکھا۔ اپنے بعض بندوں پر رحم فرمایا۔ اور بعض کو سوا کر دیا۔ کچھ کو  
سعادت مند ٹھہرایا اور کچھ کو شقی اور بد مخت بنا دیا۔ کچھ ایسے ہیں جنہیں مخش دیا اور  
کچھ ایسے ہیں جنہیں محروم کر دیا۔ اسی کے حکم سے سات محکم آسمان ایستادہ ہیں۔  
اسی کے امر سے کوہ سار کو گویا لنگر انداز کر دیا گیا اور میخوں سے زمین میں جڑ دیا گیا  
ہے۔ اسی کے فضل و کرم اور حکم سے زمین کا فرش مجھا ہے۔ کوئی اس کی رحمت سے  
مايوس نہیں اور کوئی اس کی سزا سے مامون نہیں۔ کوئی نہیں جس کے بارے اس کا  
فیصلہ نافذ نہ ہو سکے اور ایک بھی نہیں جو اس کے حکم کے بغیر حرکت کر سکے۔ کسی  
کو اس کی بندگی سے عار نہیں اور کوئی اس کی نعمت سے خالی دامن نہیں۔ وہ اپنی  
نعمت و عطا کی بدولت محمود ہے اور محروم کرنے اس کی وجہ سے مشکور ہے۔

۱۔ المشکور بمزاؤ کی ایک معنی یہ بھی ہو سکتا ہے کہ وہ مصائب و آلام کو بندے سے دور کر کے مشکور  
ہے۔ یعنی امن عطا کرنے کی بدولت لوگ اس ذات اقدس کا مشکر جلااتے ہیں۔

درود و سلام ہوں اللہ تعالیٰ کے نبی محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وعلیٰ آر  
واصحابہ وسلم پر جس کے دین کی پیروی کرنے والا منزل پا گیا اور روگردانی کرنے  
والاہلاک اور گمراہ ٹھہرا۔

راست گو پیغمبر ﷺ جن کی سچائی مسلم ہے۔ جنہوں نے دنیا سے کندھ  
کشی اختیار کی۔ اپنے رفیق اعلیٰ کے طالب ہوئے اور اسی ذات اقدس کو چاہد۔ جنہیں  
اللہ نے اپنی مخلوق پر بزرگی عطا کی اور کائنات سے منتخب فرمایا۔ جن کے تشریف  
لانے سے باطل ناپید ہو گیا اور حق کا ظہور ہوا اور جن کے نور سے زمین چمک انھی۔

ایک بار پھر (یعنی ہمیشہ) درود ہائے تمام، طیب و مبارک اور ستودہ  
بر کتیں ہوں آپ پر، آپ کی آل اطہار پر، صحابہ کرام پر اور نیکی میں ان کی پیروی  
کرنے والوں پر جو اپنے کردار کے لحاظ سے اپنے رب کے نزد یک نیک ترین اور  
گفتار کے اعتبار سے صادق ترین لوگ ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جن کا چال چلن  
شریعت مطہرہ کے عین مطابق ہے۔

اس حمد و صدائۃ کے بعد ہم حضور باری تعالیٰ میں نہایت عاجزی و  
انکساری سے دعا اور انجام کرتے ہیں اے ہمارے پروردگار، ہمارے خالق، ہمیں  
عدم سے وجود نہیں والے، ہمارے رازق، ہمیں کھلانے پلانے والے۔ ہمیں نفع  
دینے والے ہمارے محافظ و نگهدار، ہمیں نجات نہیں والے مصیبتوں سے چانے  
والے اور ہر ایذاء و تکلیف دہ چیز سے دور رکھنے والے ایسے سب نعمتیں اس ذات  
پاک کی رحمت، فضل و کرم اور احسان کی بدولت ہیں۔ اقوال و افعال میں ہے ظاہر و  
خیفی ہر دو صورتوں میں ہے شدت و رخاء میں اور کتمان و اطہار ہر صورت میں اس  
کے اقوال و افعال میں ہمیشہ حفاظت فرمائی (ایسی لیے یہ نعمتیں میسر آئیں) وہ جو  
چاہتا ہے کرتا ہے جو اس کی مشیت ہوتی ہے حکم کرتا ہے۔ ہر پہاں چیز کو جانے  
والا تمام شیوں و احوال سے واقف، زلت و طاعان، قربات سے آگاہ، فاماں آزاد رہ  
کو سنبھے والا ان تمام دعاؤں کو قبول کرنے والا جن کو چاہے اور جس کے لیے

چاہے اور ارادہ فرمائے۔ اس کے بعد (میں کہتا ہوں) اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو بہت سی نعمتوں سے نوازا ہے۔ رات، دن براہر، لمحہ بلحظہ، ہر ساعت اور ہر وقت تمام حالات میں اس کی رحمتوں کی بارش جاری ہے۔

رب قدوس کا ارشاد ہے :

وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا (سورۃالخل : 18)  
(اگر تم شمار کرنا چاہو اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو تو تم انہیں گن نہیں سکو گے)

وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ (سورۃالخل : 53)  
(اور تمہارے پاس جتنی نعمتیں ہیں وہ تو اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ہیں)  
بھلا مجھ میں یہ طاقت کہاں۔ دل و زبان کو یہ یار کہاں کہ اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ ان نعمتوں کو گن سکے۔ ان کا احصاء کر سکے۔ ان کو گناہ انسانی بس میں نہیں۔  
نہ عقول ان کا ندازہ لگا سکتے ہیں اور نہ اذہان ان کو ضبط کر سکتے ہیں۔ یہ نعمتیں عقل سے مادراء ہیں زبان ان کے بیان سے قاصر ہے۔

پس ان جملہ نعمتوں میں سے جن کی تعبیر کی زبان کو طاقت خخشی جن کے اظہار کی کلام کو طاقت دی۔ جنہیں انگلیوں کے پوروں نے لکھا بیان نے جن کی تفسیر کی ان جملہ نعمتوں میں سے یہ کلمات بھی ہیں جو میرے لیے غیب کے راستے سے ظاہر و باہر ہوئے۔ پس یہ دل میں وارد ہوئے اور اس میں جاگریز ہو گئے پھر انہیں صدق حال نے عیاں اور آشکارا کر دیا۔ (یعنی صدق حال و مقابل اکٹھے ہو گئے) پس لطف خداوندی نے خود انہیں ظاہر و باہر فرمادیا۔ اللہ کا کرم ہوا اور اس کی تعبیر میں کوئی خطأ نہیں ہوئی۔ یہ کلمات طالبانِ حق اور اربابِ علم و معرفت کی رہنمائی کا سامان ہیں۔ اس لیے حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا۔

## دلوں کی غذا اور زادرواہ

- ہندہ مُؤمن کے لیے ہر حال میں تین امور کی پابندی کرنا ضروری ہے۔
- ۱۔ اللہ تعالیٰ کے اوصار کی پیروی کرے۔
  - ۲۔ اس کی منابی (جن چیزوں سے اس نے روکا ہے) سے اجتناب بر تے۔
  - ۳۔ اور قضاء و قدر کے سامنے سر تسلیم خم کر دے اور خوشی اسے قبول کر لے۔
- ادنی سے ادنی کیفیت ایمان کا تقاضا یہ ہے کہ ہندہ کسی حال میں ان تین امور سے غافل نہ رہے اور کسی صورت اسے ہاتھ سے نہ جانے دے۔
- ان تینوں امور کو دل میں جگہ دے۔ اپنے نفس کو ان کا پابند کرے اور اپنے اعضاء و جوارح کو ان کی ادائیگی میں مشغول رکھے۔

## مر غوبات کا حصول عمل کے بغیر ناممکن ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا:

سنّت کی پیروی کرو اور بد عتوں سے چو۔ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم کی فرمانبرداری کرو اور نافرمانی سے اجتناب کرو۔ اللہ تعالیٰ کو ذات و صفات میں یکتا یقین کرو اور شرک نہ کرو اس ذات اقدس کو ہر عیب سے پاک سمجھو اور اس کے بارے غیر مناسب گفتگونہ کرو۔ اس کی بارگاہ میں سوال کرو اور مایوسی کا اظہار مت کرو۔ اس کی رحمتوں اور مہربانیوں کے امیدوار رہو اور ناظار کرو اور شک نہ کرو۔ صبر سے کام لو اور جزع فزع سے چو۔ ثابت قدم رہو اور راہ حق سے نہ بھاگو۔ آپس میں بھائی بھائی بن کر رہو اور عداوت کا رویہ نہ اپناؤ۔ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت پر ایک ہو جاؤ اور الگ الگ فرقے نہ بناو۔ باہم محبت و مودت رکھو اور بعض و عناد سے دور رہو۔ گناہوں سے مجتنب اور پاک رہو اور نافرمانی کی گندگی سے عصمت کو آکو دہ نہ ہونے دو۔ اپنے پروردگار کی اطاعت و فرمانبرداری سے حقیقی زیب و زیست حاصل کرو اور اس کے در رحمت

سے منہ نہ پھیرو۔ اسی کی چوکھٹ پر سر نیاز رکھ دو۔ توبہ کرنے میں دیرینہ کرو اور رات دن اپنی خطاؤں اور لغز شوں کی معافی مانگتے رہو۔

شاید تم پر رحم ہو جائے۔ تم سعادت حاصل کرلو۔ آگ سے دور کر دیے جاؤ جنت میں داخل کیے جاؤ۔ وصالِ حق کی دولت پاؤ۔ سلامتی کے گھر (جنت) میں نعمتوں سے لطف اندوں ہو سکو اور جوان باکرہ عورتوں کے ساتھ مجامعت کی نعمت سے سرفراز کیے جاؤ۔ جنت کے اس گھر میں تمہیں خلود نصیب ہو۔ عمدہ گھوڑوں پر سواری کرو۔ سر و قد ماحہ جیسیں صاف و شفاف بدن والی غیر مدخولہ آہو چشم حوروں سے لطف حاصل کرو۔ وہاں تمہیں طرح طرح کی خوشبوئیں حاصل ہوں، ان نعمتوں کے ساتھ ساتھ خوش گلو جوان عورتوں کے نغمہاۓ کیف و سرور سے لطف اندوں ہو سکو اور انبیاء صدیقین، شهداء و صالحین کی معیت میں رہو اور اعلیٰ علیین تک بلند کیے جاؤ۔

### ابتلاء و آزمائش میں روحانی بالیدگی اور بصیرت کی بیداری ہے

آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاه نے فرمایا: جب انسان پر کوئی مصیبت آتی ہے تو وہ اس مصیبت سے نکلنے کی پسلے خود کو شش میں کامیاب نہ ہو تو پھر دوسروں سے مدد طلب کرتا ہے۔ مثلاً فقر و افلاس میں سلاطین، امراء، منصب داروں کا دروازہ ٹھکھٹاتا ہے۔ بیمار ہو تو طبیب کے پاس جاتا ہے۔ اگر یہاں بھی کام نہ بنے اور مایوسی ہو پھر بارگاہ خداوندی میں عاجزی و افساری سے انجا کرتا ہے۔ اللہ کریم کی بارگاہ میں سر نیاز جھکا دیتا ہے۔ جب تک اپنی مدد آپ کے تحت کچھ کر سکتا ہے مخلوق کی طرف متوجہ نہیں ہوتا۔ جب تک مخلوق سے تائید ملتی رہتی ہے خالق کی طرف رجوع نہیں کرتا اور جب مخلوق سے اور اپنے آپ سے مایوس ہو جاتا ہے تو پھر امید و بہم کی کیفیت میں خالق تعالیٰ کی بارگاہ میں عرض کنناں ہوتا ہے۔ لیکن اللہ کریم اسے دعا سے درماندہ کر دیتا ہے (یعنی وہ دعائیں مانگ کر

تھک جاتا ہے) اور اس کی دعا قبول نہیں فرماتا۔ حتیٰ کہ انسان تمام اسباب سے تعلق توڑ دیتا ہے۔ ایسے میں بندے میں اللہ کا حکم جاری ہوتا ہے۔ اور خالق اپنا فعل صادر فرماتا ہے۔ پھر بندہ روحِ محضِ من جاتا ہے (یعنی بشریتِ دم توڑ دیتی ہے اور روحانیت کا فرما ہو جاتی ہے) بندہ ہر طرفِ اللہ کریم کے فعل کو دیکھتا ہے۔ پس وہ صاحبِ یقین اور موحدِ من جاتا ہے اسے یقین ہو جاتا ہے کہ حقیقی فاعلِ توانی اللہ عز و جل ہے۔ اس کے سوانح کوئی حرکت دینے والا ہے اور نہ حرکت کو روکنے والا۔

خیر و شر، نفع و نقصان، منع و عطا، بست و کشاد، موت و حیات، عزت و ذلت، غنی و فقر سبِ اللہ عز و جل کے دستِ قدرت میں ہے۔ انسان کو جب یہ یقین ہو جاتا ہے تو وہ اپنے آپ کو لقیدِ یکر کے ہاتھ میں دے دیتا ہے جس طرح شیر خوارِ چہ دایہ کے ہاتھ میں، میت غسال کے ہاتھ میں اور گیندِ کھلاڑی کے ہاتھ میں ہوتی ہے۔ وہ اسے اپنی مرضی سے ادھر ادھر۔ دامیں باکیں، اوپر نیچے جیسے چاہتا ہے الٹ پلٹ کرتا ہے۔ جس طرح میت، گیند اور پچ کی کوئی حرکت اپنی نہیں ہوتی اسی طرح انسان کی کوئی حرکت اس کی اپنی نہیں رہتی وہ اپنے آپ کو کلیتاً اللہ تعالیٰ اور اس کے فعل کے پرد کر دیتا ہے اور اپنے آپ سے غائب ہو جاتا ہے۔ نہ وہ کچھ سنتا ہے اور نہ کچھ سمجھتا ہے۔

اور اگر دیکھتا ہے تو اسی کے دکھائے دیکھتا ہے۔ سنتا اور جانتا ہے تو اسی کے کلام کو سنتا اور اسی کے جتائے سے جانتا ہے۔ وہ اسی ذاتِ اقدس کی نعمتوں سے لطف اندوں ہوتا ہے۔ اسی کے قرب کی سعادت سے بہر کیا جاتا ہے۔ حضوری کی نعمت سے مزین و مشرف ہوتا ہے۔ اللہ کریم کے وعدہ سے خوش ہوتا ہے اور سکون حاصل کرتا ہے۔ اسی ذات سے مطمئن اس کے کلام سے مانوس ہوتا ہے۔ غیرِ اللہ سے وحشت و نفرت کرتا ہے۔ اللہ کے ذکر کی نجات اور پناہ چاہتا ہے۔ اسی پر بھروسہ، اسی پر توکل کرتا ہے۔ اس ذاتِ اقدس کے نور

معرفت سے ہدایت حاصل کرتا ہے۔ اپنے ظاہر و باطن کو منور کرتا ہے۔ اسی کے عطا کردہ علومِ لدنی سے بہر در ہوتا ہے۔ اس کی قدرت کے اسرار پر جھانکتا ہے۔ اسی سے سنتا ہے۔ اسی سے یاد کرتا ہے۔ اسی کی حمد و شنا کرتا ہے ”صرف اس کی نعمتوں کا شکردا اکرتا ہے اور اس کے ہاتھ اللہ کی بارگاہ کے علاوہ کسی کے آگے بلند نہیں ہوتے۔

حرص و ہوا کی کائنے دار جهازیاں اکھاڑے تاکہ شجرِ کمال کے سائے میں آرام ملے حضرت شیخ محبوب سجافی قطب ربانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا۔ جب تو مخلوق سے مر جائے گا تو تجھے کہا جائے گا کہ اللہ تعالیٰ نے تجھ پر رحم فرمادیا ہے۔ اور تیری خواہش سے تجھے موت دے دی ہے۔ اور جب تو اپنی خواہشات سے مر جائے گا تو تجھے کہا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ نے تجھ پر رحم کیا ہے اور تجھے تیرے ارادے اور تمනا سے موت دے دی ہے۔ اور جب تو اپنے ارادے سے مر جائے گا تو تجھے سے کہا جائے گا اللہ تعالیٰ نے تجھ پر رحم کیا اور تجھے حقیقی زندگی عطا کی ہے۔ اس کے بعد تجھے اس دنیا میں وہ زندگی عطا ہوگی جس کے بعد موت نہیں۔ ایسی نعمت سے نواز جائے گا جس کے بعد محرومی نہیں۔ ایسی غنی عطا ہوگی جس کے بعد کوئی فقر نہیں۔ ایسی عطا سے سرفراز ہو گا جس کے بعد محرومی نہیں۔ ایسی راحت ملے گی جس کے بعد مشقت نہیں ایسا علم پائے گا جس کے بعد جہالت نہیں۔ ایسا امن نصیب ہو گا جس کے بعد خوف نہیں۔ ایسی سعادت حاصل ہوگی جس کے بعد شقاوتوں نہیں۔ وہ عزت دی جائے گی جس کے بعد ذلت نہیں۔ قرب الہی کا وہ درجہ ملے گا جس کے بعد تمام دوریاں ناپید ہو جائیں گی۔ وہ رفت و بلندی ملے گی کہ جس کے بعد پستی نہیں ہوگی۔ عظمت پائے گا اور تیری کسی قسم کی تحقیر نہیں ہوگی۔ تجھے پاک کیا جائے گا اور ہر قسم کی آلاش سے دور کر دیا جائے گا۔ تجھ میں آرزویں تحقق ہو گئی۔ تیرے بارے سب اچھی باتیں پوری ہو گئی۔ تو کبریت احمر بن جائے گا تو سمجھ سے بالآخر مقام کا حامل ہو جائے گا۔ تجھ جیسا دوسرا

کوئی نہیں ہو گا۔ تو ایسا یکتا نے روزگار ہو گا کہ کوئی تیرا شریک نہیں ہو گا تو ایسا فرد  
مزید اور واحد و حید قرار پائے گا کہ تیرا کوئی ہم مرتبہ نہیں ہو گا۔ غیب الغیب  
سر اسر ہو جائے گا (یعنی اسر ار غیبیہ اور مخفیہ پر یوں مطلع ہو گا کہ خود لوگ تیری  
باتوں کو نہیں سمجھ سکیں گے اور تیرے کمالات تک رسائی حاصل نہیں کر سکیں  
گے) ایسے میں توہر رسول اور نبی و صدیق کا وارث ٹھہرے گا۔ تجھ پر ولایت کے  
کمالات ختم ہو جائیں گے۔ تیری جناب میں لبدال حاضری دیں گے۔ تیرے  
ویلے سے مشکلات آسان ہونگی۔ تیرے صدقے سے بارشیں بر سیں گے۔  
تیرے طفیل کھیتیاں اگیں گی تیری وجہ سے رنج و محن دور ہونگے۔ خاص و عام تجھ  
سے فائدہ پائیں گے۔ سرحدوں پر رہنے والے، راعی، رعایا، آئمہ امت اور اللہ  
کی سب مخلوق تجھ سے فیض یاب ہو گی۔ تو شروں اور شہروں میں بننے والے لوگوں  
کیلئے کوتواں ہو گا۔ لوگ قطع مراحل کر کے دور دور سے تیری خدمت میں حاضر  
ہونگے۔ تیری بارگاہ میں خالق کل اللہ رب العزت کے اذن سے انواع و اقسام  
کے تختے اور نذرانے پیش کریں گے۔ زبانیں تیری مدح و ستائش کریں گی۔ اہل  
ایمان تیرے بارے متفق ہونگے اور کہیں گے۔ اے ستودہ صفات۔ اے وہ جو  
آبادیوں اور جنگلوں میں رہنے والوں میں سب سے بہتر ہے۔ یہ محض اللہ کا فضل  
ہے اور ذوالفضل الامتنان جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے نوازتا ہے۔

### وہ سراب جسے پیاسا پانی گمان کرتا ہے

حضور شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ کا ارشاد ہے :

جب تو اربابِ دنیا اور انبائے وقت کو دیکھئے کہ وہ دنیا کی زیب و زینت،  
اس کے جھوٹی فریب اور ہم رنگ زمین جاں میں پھنسے ہیں، بے وفا، عمد شکن،  
بظاہر خوش گوار اور باطن مکروہ و ناپسندیدہ۔ گناہ کی آماجگاہ دنیا ان کے مطبع نظر اور  
مقصود ہے تو ایسا خیال کر کہ کوئی شخص جائے ضرورت پر بیٹھا رفع حاجت کر رہا

ہے۔ اس کا ستر نہ گا ہے۔ ماحول میں غلامت کی بو پھیل رہی ہے۔ یقیناً ایسے شخص کو دیکھ کر تو اپنی نگاہیں پیچی کر لے گا اور بدبو سے پھنس کیلئے منہ ڈھانپ لے گا۔ دنیا کو اسی گندگی کی طرح ناپسند کر۔ جو اس پر نظر پڑے تو اس کی زیب و زینت سے آنکھیں پیچی کر لے۔ اس کی لذات و شہوات کی بدبو سے اپنی ناک کو ڈھانپ لے تاکہ تو دنیا اور اس کی آفات سے بچ جائے اور مقدر میں لکھا رزق بے منت غیر تجھے مل جائے۔

رب قدوس نے اپنے محبوب نبی محمد مصطفیٰ ﷺ سے فرمایا:

وَلَا تَمْدُنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهَرَةَ

الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى

(طہ: 131)

(آپ مشتاق نگاہوں سے نہ دیکھیے ان چیزوں کی طرف جن سے ہم نے لطف اندوز کیا ہے کافروں کے چند گروہوں کو یہ شخص زیب و زینت ہیں دنیوی زندگی کی (اور انہیں اس لیے دی ہیں) تاکہ ہم آزمائیں انہیں ان سے اور آپ کے رب کی عطا بہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے)

میں تیر اقرب چاہتا ہوں اور تیری خوشنودی کا طالب ہوں

حضرت غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: خلق خدا سے حکم خداوندی خواہش سے تقدیر الہی اور اپنے ارادے سے بفعل رباني فنا ہو جاتا کہ تو علم الہی کے لیے ظرف کا کام دے سکے (یعنی تجھے علم لدنی حاصل ہو) مخلوق سے فنا ہونے کی علامت یہ ہے کہ تو ان سے قطع تعلق کر لے۔ ان کے پاس آمد و رفت موقوف کر دے اور جو کچھ ان کے ہاتھوں میں ہے اس سے مایوس ہو جا۔

اپنی ذات اور اپنی خواہش سے فنا ہونا یہ ہے کہ تو حصول منفعت اور دفع

ضرر میں دنیاوی اسباب سے تعلق اور کسب کو ترک کر دے۔ آپ نے سود و زیاد کے لیے توبذات خود اپنے ارادے سے کوئی حرکت نہ کرے اور اپنی ذات کی خاطر اپنی دانش و تمدیر پر اعتماد نہ کرے۔ نہ تو اپنے آپ سے مضرات دور کرے اور نہ اپنے نفس کی مدد کرے۔ بلکہ ہر چیز اس ذات کے سپرد کردے جو پہلے بھی تیر اکار ساز تھا اور بعد میں بھی تیر اکار ساز ہو گا۔ جس طرح کہ تیر اسب پکھہ اللہ کریم کے سپرد تھا جبکہ تو اپنی والدہ کے رحم میں تھا اور پھر اپنے پنگھوڑے میں شیر خوار چڑھ تھا۔

تیرے ارادے کی ب فعل خداوندی فنا یہ ہے کہ بھی کسی چیز کا ارادہ نہ کرے تیری کوئی غرض و غایت اور حاجت و طلب نہ ہو کیونکہ اللہ تعالیٰ کے ارادے کے ہوتے ہوئے تو اور کسی چیز کا ارادہ کر ہی نہیں سکتا۔ بلکہ فعل خداوندی تجھ میں جاری و ساری ہے۔ تو خود عین اللہ تعالیٰ کا ارادہ اور اس کا فعل ہے۔ تیرے اعضاء ساکن، دل مطمئن، سینہ کشادہ، چہرہ منور، باطن آباد اور تو اپنے خالق کی محبت میں اس طرح سرشار ہے کہ ہر چیز سے غنی ہے اللہ کے دست قدرت کے تو سپرد ہے۔ تجھے وہ حرکت دے رہا ہے۔ لسان ازل تجھے بلا تی ہے۔ تیر اپر دگار تجھے سکھاتا ہے۔ تجھے اپنے نور خاص اور اجلال کا لباس اور عزت کی قبائیں پہناتا ہے سو تو سلف صالحین کے مرتبے پر فائز ہو جائے گا جو کہ علم کے مینار تھے۔ جب تو ان نعمتوں سے بہرہ دور ہو جائے گا تو تو شکستہ قلب من جائے گا۔ پھر تیرے دل میں شہوت اور ارادہ نہیں ٹھہر سکے گا جس طرح ٹوٹے ہوئے برتن میں مائع اور مائع میں موجود کشافت نہیں ٹھہر سکتی۔ تیر ادمیں رذائل بشری سے پاک ہو جائے گا۔ تیر باطن غیر کو قبول ہی نہیں کرے گا۔ اللہ تعالیٰ کے سواء یہاں کسی اور کامبیسر ا نہیں ہو گا امور تکوینیہ تیرے سپرد ہونگے۔ کلامات تیرے ہاتھ پر صادر ہوں گی۔ ان کرامات اور خرق عادت امور کے پیچھے جن کا صدور تیرے ہاتھ سے ہو گا در حقیقت قدرت خداوندی کا فرمایہ ہو گی اور یہ اسی کے فعل اور علم و ارادہ کی کرشمہ سازی ہو گی۔ تیر اشماد شکستہ قلب لوگوں میں ہونے لگے گا

جن کے بشری ارادے ناپید اور شہوات طبیعی زائل ہو چکی ہوتی ہیں۔ اور بشری ارادوں کی جگہ مشیتِ رباني اور ارادۂ خداوندی کار فرما ہو جاتے ہیں۔ جیسا کہ نبی کریم ﷺ و اصحابہ نے فرمایا۔

**حُبَّ إِلَيْهِ مِنَ الدُّنْيَا ثَلَاثَ النِّسَاءُ وَالظِّئْتُ وَجَعْلَ قُرَّةً عَيْنَيْ فِي الصَّلَاةِ!**

(میرے لیے دنیا کی تین چیزوں محبوب بنائی گئی ہیں۔  
عورتیں، خوشبو اور میری آنکھوں کی مٹھنڈ ک نماز میں رکھ دی گئی ہے)

حضور نبی کریم ﷺ نے ان چیزوں کی محبت کو اپنی طرف منسوب کیا  
اس کے بعد کہ ارادۂ بشری کی دسترس سے آپ نکل چکے تھے اور انسانی خواہش  
آپ سے زائل ہو چکی تھی۔ جیسا کہ ہم مذکورہ گفتگو میں اشارہ کر آئے ہیں۔  
حدیث قدیم ہے۔ آنا عِنْدَ الْمُنْكَسِرِ قُلُوبُهُمْ مِنْ أَجْلِي ۝  
(میں ان لوگوں کے پاس ہوتا ہوں جن کے دل میرے لیے  
شکستہ ہوتے ہیں)

- ۱۔ اس حدیث پاک کو امام نسائی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی سمن میں نقل فرمایا ہے۔ اس کے روایوں حضرت انس رضی اللہ عنہ ہیں۔ اور یہ حدیث حسن صحیح ہے۔ نسائی میں اس کا نمبر 3939 ہے۔
- ۲۔ الاسرار المفوعہ نمبر 70۔ از قاری۔ آپ حضرت سخاوی کے حوالے سے فرماتے ہیں کہ ان کے بقول اسے غزالی نے ”البدایہ“ میں ذکر فرمایا۔ میں (مجھی) کہتا ہوں کہ پوری حدیث یوں ہے۔ وانا عند المندرسۃ قبورهم لا جلی۔ دوسری روایات میں قبور ہم کی جگہ قبور ہم کے الفاظ ہیں۔ ایسے محسوس ہوتا ہے کہ یہ روایت صحیح ترین ہے۔ کیونکہ قلبی انسار بارگاہ الہی میں تزلیل و انساری کا پلا مرحلہ ہے اور آخری مرحلہ فداء کا ہے۔ اس میں غور و فکر کریں۔ یہ صوفیاء کے اسلوب کے ساتھ زیادہ مناسب تر ہکتی ہے۔

ان حدیثوں کے باڑے جو کچھ بھی کہا جائے۔ یہ بات طے شدہ ہے کہ یہ دونوں موضوع ہیں جیسا کہ ملا علی قاری اور امام سخاوی نے تصریح فرمائی۔

تجھے اس وقت تک اللہ تعالیٰ کی معیت خاصہ حاصل نہیں ہو سکتی جب تک شکستہ ذات نہیں ہو جاتا۔ یعنی تیری خواہش اور ارادہ ٹوٹ پھوٹ نہیں جاتے۔ پس جب تیری ذات مکمل طور پر ٹوٹ جائے گی تجھ میں کوئی چیز قرار پر یہ نہیں ہو سکے گی اور تواللہ تعالیٰ کے سواء کسی اور کے لائق نہیں رہے گا تواللہ تعالیٰ تجھے ایک نئی زندگی عطا فرمادے گا۔ تجھ میں ایک نیا ارادہ پیدا فرمادے گا پھر تو اسی ارادہ سے ارادہ کرے گا۔ پس جب تواللہ تعالیٰ کے پیدا کردہ اس ارادے میں پایا جائے گا تو پروردگار عالم اس ارادے کو توڑ دے گا کیونکہ اس میں تیر اپورا وجود پیا جا رہا ہے پس توہین شہ کیلئے منکر القلب ہو جائے گا۔ پھر اللہ تعالیٰ تیرے اندر ہر لمحہ ایک ارادہ پیدا فرمائے گا اور پھر تجھے اس میں موجود پا کر اس ارادہ کو تجھ سے دور کر دے گا حتیٰ کہ تقدیر کا لکھا پورا ہو جائے گا اور تجھے بارگاہ خداوندی میں حضوری کی نعمت میسر آجائے گی۔ یہی معنی ہے اس حدیث پاک کا کہ میں ان لوگوں کے پاس ہوتا ہوں جن کے دل میرے لیے شکستہ ہو جاتے ہیں۔

ہمارے قول (عند وجود فتحہ) کا مطلب یہ ہے کہ جب تو اس ارادے سے مطمئن ہو جائے گا اور اس کی طرف متوجہ ہو جائے گا۔ حدیث قدیمی ہے۔

لَأَيْزَالُ عَبْدِيُّ الْمُؤْمِنُ يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّىٰ أَحِمَّهُ.

فَإِذَا أَحَبَبْتَهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي

يُبَصِّرُ بِهِ وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا وَرِجْلُهُ الَّتِي يَسْعَى بِهَا۔

دوسری روایت میں

فِيْ يَسْمَعُ وَبِيْ يَبْصِرُ وَبِيْ يَبْطِشُ وَبِيْ يَعْقُلُ کے الفاظ ہیں۔

”میرا بندہ یعنی مؤمن نوافل کے ذریعے میرا قرب پاتا رہتا ہے حتیٰ کہ وہ میرا محبوب بن جاتا ہے۔ پس جب وہ میرا محبوب بن جاتا ہے تو میں اس کے کان

مَنْ جَاتَاهُوْلِ جَنْ سَهْ سَنْتَاهِهِ۔ مِنْ اسْ كِي آنکھیں بَنْ جَاتَاهُوْلِ جَنْ سَهْ دِيْكَهْتاَهِ۔ مِنْ اسْ كِي بَاتِهِ مَنْ جَاتَاهُوْلِ جَنْ سَهْ دِيْجَهْوتَاهِ۔ مِنْ اسْ كِي تَالَّمَلِیں بَنْ جَاتَاهُوْلِ جَنْ سَهْ دِيْجَلَتَاهِ۔ ” دَوْسَرِی رِوَايَتِ مِنْ يَہ الفَاظِ ہیں ”پَسْ دِه مَیرے سَاتِھِ سَنْتَاهِ۔ مَیرے سَاتِھِ دِيْكَهْتاَهِ، مَیرے سَاتِھِ پُکْرَتَاهِ۔ مَیرے سَاتِھِ سَوْچَتَاهِ ”

اُور فَنَایَہِ ہے کہ تو اپنی ذات سے فانی ہو جائے۔ جب تو اپنی ذات اور دَوْسَرِی مَخْلُوق سے فانی کر دیا گیا تو اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ کے سَاتِھِ باقی ہو جائے گا۔ پھر تجھے مَخْلُوق سے نہ کوئی امید رہے گی اور نہ خوف۔ کیونکہ مَخْلُوق ہی خَيْر وَشَرْ ہے۔ خَيْر وَشَر کا تعلق اللَّهُ تَعَالَیٰ کی تقدیر یہ ہے۔ پس وہ تجھے شر سے مَحْفُوظَار کر کے گا اور خَيْر کے سَمَنْدر میں غرق کر دے گا۔ یوں تو ہر بھلائی کیلئے ظرف ہر نعمت و سرور، زیب و زینت، نور و ضیاء اور امن و سکون کا شیع و سرچشمہ مَنْ جائے گا۔

یہی فنا طالبَانِ راہِ حقیقت کی آرزو، مطلوب و مفہوم ہے۔ یہی وہ مقام ہے جس پر اولیاء اللَّهِ کی سیر انتہاء کو پہنچتی ہے۔ اسی کا دوسرانام استقامت ہے اولیاء و ابدال متقدِّمین اسی کے طالب رہے ہیں۔ ان کی تمام کوششوں کا محور و مرکز یہی تھا کہ وہ اپنے ارادے سے فانی ہو کر حق تعالیٰ کے ارادے کے سَاتِھِ باقی ہو جائیں۔ اور مرتبے دم تک وہ اللَّهُ تَعَالَیٰ کے ارادے کے سَاتِھِ ارادہ کریں۔ انہیں ابدال کرنے کی وجہ بھی یہی ہے کہ ان کا ارادہ اللَّهُ تَعَالَیٰ کے ارادے سے بدل جاتا ہے۔ ان کا نفوس قدیسه کے نزدیک گناہ یہ ہے کہ سُهو، نُسیان، غلَبَةٌ حَالٌ وَدَهْشَتٌ میں ان کا ارادہ اللَّهُ تَعَالَیٰ کے ارادے کے سَاتِھِ شرِيكَ ہو جائے۔ اگر کبھی ایسا ہو جائے تو اللَّهُ تَعَالَیٰ انہیں یادِ لا کر اور تنبیہ فرمائے اپنی رحمت کے طفیل انہیں اس کوتاہی کا اور اک دے دیتا ہے وہ اس سے رجوع کر لیتے ہیں اور اپنے پروردگار کی جناب میں معافی کی درخواست کرتے ہیں۔ کیونکہ معصوم عن الارادہ تو صرف فرشتے ہیں۔ ملا نکہ کوارادہ سے پاک پیدا کیا گیا ہے۔ جبکہ انبیاء علیہم السلام خواہش سے معصوم

ہیں۔ ملائکہ و انبیاء کے علاوہ باقی تمام مخلوق جن و انس جو مکلف ہے وہ ارادہ اور خواہش سے معصوم نہیں ہے۔ ہاں اولیاء کرام حرص و ھوا سے محفوظ ہیں جبکہ لبدال ارادہ سے محفوظ ہیں مگر ارادہ اور خواہش سے معصوم نہیں مقصد یہ ہے کہ کبھی کبھار ان کا میلان ارادے اور خواہش کی طرف ہو جاتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اپنی رحمتِ خاص سے انہیں اس کو تابی پر آگاہی عطا فرمادیتا ہے۔ اور وہ اس سے باز آجاتے ہیں۔

### خواہشِ نفسانی دل کیلئے آفت ہے

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: ہوائے نفسانی کے چنگل سے باہر نکل اس سے دور ہو اور مملکت وجود سے رخت سفر باندھ کر سب کچھ اللہ تعالیٰ کے سپرد کر دے۔ پھر اپنے دل کے دروازے پر بیٹھ کر نگہبانی کا فریضہ سر انجام دے۔ اللہ تعالیٰ کی فرمانبرداری کر۔ جسے وہ اندر آنے کا حکم دے اسے اندر آنے دے اور جسے وہ اندر آنے سے روکے تو بھی اسے اندر آنے سے روک دے۔ ایک بار جب خواہشِ نفسانی دل سے باہر نکل چکی ہے تو اسے پھر اندر مت آنے دے۔ اور یہ صرف اسی صورت میں ممکن ہے کہ تو ہوائے نفسانی کی مخالفت کرے اور تمام حالات میں اس کی متابعت ترک کر دے۔ نفس کی متابعت و مطابقت سے خواہشات دل میں گھر کر جاتی ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ کے ارادے کے بغیر کسی غیر کارادہ نہ کر۔ کسی اور کارادہ خواہشِ نفسانی ہے اور یہی احمقوں کی جنت ہے۔ اسی میں تیری ہلاکت، ذلت، سوائی، نگاہ خداوندی میں گرنا اور اس سے محبوب ہونا ہے۔ ہمیشہ اس کے امر و نبی کی حفاظت کر۔ اور اس کے فیصلوں کے سامنے سر تسلیم خم کر مخلوق کو اس کا شریک مت ہنا۔ (یاد رکھ) تیرالرادہ، تیری خواہش اور تیری چاہت سب مخلوق ہے۔ پس کسی چیز کا رادہ نہ کر۔ حرص و ہوا کی پیروی نہ کر ورنہ مشرک ٹھہرے گا۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا  
يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا . (الكَافِ: 110)

”پس جو شخص امید رکھتا ہے اپنے رب سے ملنے کی تو اسے چاہیے کہ وہ  
نیک عمل کرے اور نہ شریک کرے اپنے رب کی عبادت میں کسی کو“  
صرف بت پرستی ہی شرک نہیں خواہش نفس کی اتباع اور دنیا و آخرت  
میں اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کو بزرگ و بر تر خیال کرنا بھی شرک ہے۔ اللہ تعالیٰ  
کے علاوہ جو کچھ ہے وہ غیر ہے۔ جب تو غیر کا ہوا تو مشرک ٹھہر۔ احتیاط کر اور  
صرف اللہ کا ہو کر رہ۔ خوف خدار کھ اور اس کی پکڑ سے بے خوف نہ ہو جا۔ غور و  
فکر کر اور غفلت کا شکار نہ ہو۔ کسی مقام اور حال کی نسبت اپنی ذات کی طرف نہ کر  
اور مدئی ولایت نہ من جا۔

اگر کچھ عطا ہو۔ کوئی مقام حاصل ہو یا کسی مخفی راز سے مطلع ہو تو کسی اور  
کو خبر نہ دے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ تفسیر و تبدیل میں روزانہ ایک الگ شان میں ہوتا  
ہے۔ اللہ تعالیٰ بلاشبہ انسان اور اس کے دل کے درمیان حائل ہے۔ ہو سکتا ہے  
اللہ تعالیٰ نے تجھے جس چیز سے آگاہ فرمایا ہے اور تو نے اس کی خبر دوسرے کو دی  
ہے وہ تجھے سے زائل کر دے۔ اور جس کو تو محکم اور باقی خیال کر رہا تھا وہ متغیر ہو  
جائے۔ پس اس طرح تو اس شخص کے سامنے نادم ہو گا۔ راز کو دل میں محفوظ رکھ  
اور کسی کو اس پر مطلع نہ کر۔ اگر اس میں ثبات و بقاء ہے تو موہبত ربی ہے۔ اللہ  
تعالیٰ کا شکر ادا کرتا کہ یہ نعمت تجھے اور عطا ہو اور اگر ثبات و بقاء نہیں تو بھی یہ ایک  
نعمت ہے کیونکہ اس میں علم و معرفت، نور و بصیرت اور تادیب تو ہے ہی۔ رب  
قدوس ارشاد فرماتا ہے۔

مَا نَسْخَ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلَهَا أَلَمْ

تَعْلَمَ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ . (البُّقْرَه: 106)

”جو آیت ہم منسوخ کر دیتے ہیں یا فراموش کر دیتے ہیں تو لاتے ہیں

(دوسری) بہتر اس سے یا (کم از کم) اس جیسی کیا تجھے علم نہیں کہ اللہ تعالیٰ سب کچھ کر سکتا ہے۔

اللہ تعالیٰ کو اپنی قدرت میں عاجز خیال نہ کر۔ تقدیر و تدبیر میں اسے تمہت نہ دے اور اس کے وعدہ میں شک نہ کر۔ رسول خدا ﷺ میں تیرے لیے بہترین نمونہ ہے۔ اسی اسوہ حسنہ کی پیروی اختیار کر۔

کئی سورتیں اور آیتیں جو آپ ﷺ پر نازل ہوئیں ان پر عمل ہوتا رہا۔ نمازوں میں تلاوت ہوتی رہیں۔ مصاحف میں لکھی گئیں پھر وہ اٹھائی گئیں احکام بدلتے اور ان کی جگہ دوسرے احکام نازل ہوئے۔ یہ سب کچھ ظاہری شریعت مطہرہ میں ہوا۔ باطن علم خاص اور وہ حال جوہنے اور اللہ کے درمیان کامعااملہ ہے تو اس سلسلے میں رسول خدا ﷺ فرمایا کرتے تھے۔

انہ لیغانُ علی قلبی فاستغفر اللہ فی کل یوم سبعین  
مرة وروی مئة مرقة

اسے امام مسلم نے اپنی صحیح میں نقل فرمایا ہے دیکھئے کتاب اللہ کر حدیث نمبر 41۔ امام ابو داؤد کی سنن میں بھی نمبر 1515 کے تحت یہ حدیث موجود ہے۔ دونوں کتابوں میں حضرت الاغرافی رضی اللہ عنہ سے روایت کی گئی ہے۔

مناوی "فیض التدیر" جلد سوم صفحہ گیارہ پر امام ابو الحسن شاذی کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ اس سے مراد حجاب اور غفلت کا حجاب نہیں جیسے کچھ لوگوں کو وہم ہوا ہے بلکہ اس سے مراد یہ ہے کہ آپ کے قلب اطراف پر تجلیات کے انوار چھا جاتے جس سے حضور کی کیفیت جانی رہتی۔ پھر آپ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں استغفار کرتے تاکہ تجلیات کی یہ نورانیت مستور ہو جائے کیونکہ اگر یہ جلی دوام اختیار کر لے تو خواص حقیقت کے سلطان کے نزدیک لاشی ہو جائیں۔ ستر ان کے حق میں رحمت ہے جبکہ عوام کے لیے حجاب اور عذاب ہے۔ حضرت شہاب الدین سهروردی فرماتے ہیں اس پر دے کو مصطفیٰ کریم ﷺ کے لیے نفس خیال نہیں کرنا چاہیے بلکہ یہ پرده توکمال اور تتمہ کمال ہے۔ یہ ایک گھر راز ہے جسے صرف ایک مثال سے واضح کیا جاسکتا ہے۔ اور وہ مثال یہ ہے کہ آنکھ پر پیوں کا ایک حجاب سانتا ہے۔ دیکھنے سے تو یوں محسوس ہوتا ہے کہ آنکھ کیلئے نفس ہیں کیونکہ یہ آنکھ کے سامنے نہ ہوئے ہیں اور آنکھ کو انہوں نے ڈھانپ رکھا ہوتا ہے اور بند ہونے کی صورت (حاشیہ کا بقیہ حصہ اگلے صفحہ پر)

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم کو ایک حالت سے دوسری حالت میں منتقل کیا جاتا تھا۔ کبھی آپ ایک حال میں ہوتے تو کبھی دوسرے حال میں۔ یوں آپ منازل قرب اور میادین غیب میں ہمیشہ محسوس رہتے اور خلعتیں اور انوار تغیر پر زیر رہتے آپ کی ہر دوسری حالت پہلی حالت کے مقابلے میں ارفع و اعلیٰ ہوتی۔ جب آپ دوسری حالت پر فائز ہوتے اور پہلی حالت پر نگاہ پڑتی تو وہ عیب و نقصان محسوس ہوتی اور آپ خیال کرتے کہ اللہ تعالیٰ کی شایان شان حدود کی حفاظت نہیں کر سکا۔ درحقیقت یہ آپ ﷺ کی کمال تواضع و عاجزی ہے۔ اسی لیے آپ ﷺ کو تلقین کی جاتی کہ آپ استغفار کریں۔

کیونکہ یہ ہندے کی بہترین حالت ہے اور تمام احوال میں اس کے شایان شان ہے کہ وہ بارگاہ خداوندی میں اعترافِ گناہ کرتا رہے۔ یہی دو چیزیں ہیں جو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم کو ابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام

میں دیکھنے سے مانع ہوتے ہیں حالانکہ آنکھ کی تخلیق کا مقصد محسوسات کا اور اک ہے۔ اور یہ وظیفہ آنکھ صرف اسی وقت ادا کر سکتی ہے جب محسوسات کی شعاعیں آنکھ کے داخلی حصے پر پڑیں اور بعض کے نزدیک آنکھ اور مریّات کا اتصال ہو۔ اور بعض کے نزدیک جب مدرکات کی صورتوں سے آنکھ کا ذہیلاً بھر جاتا ہے تو آنکھ مدرکات کو دیکھتی ہے۔ کچھ بھی ہو یہ بات تو طے ہے کہ آنکھ صرف اسی صورت میں مریّات کو دیکھ سکتی ہے جب آنکھ کھلی ہو اور مریّات کی شعاعیں اس سے مکولاں ہیں۔ لیکن جب ہوا جیوانی بد نوں سے گزر کر آتی ہے تو وہ اپنے ساتھ گرد و غبار بھی لاتی ہے اور گرد و غبار جواز رہا ہوتا ہے ہوا سے حرکت دیتی ہے۔ اگر آنکھ کا ذہیلاً ہمیشہ ہی الکھار ہے اور پوٹے نہ ہوں تو آنکھ گرد و غبار سے اٹ جائیں اور کھلی ہونے کے باوجود بھی کچھ نہ دیکھ سکیں۔ پوٹے جو نک رہے ہیں درحقیقت انہیں گرد و غبار سے محفوظ رکھتے ہیں اور گرد و غبار کو صاف کر دیتے ہیں پوٹے جنمیں انسان حجاب اور پرده خیال کرتا ہے وہ درحقیقت دیکھنے میں مانع نہیں بلکہ معاف ہیں۔ اور اس وجہ سے وہ تلقن نہیں بلکہ حسن اور کمال ہیں۔

رسول کریم ﷺ کی بصیرت کو اغیار کے افاس سے اٹھنے والے غبار کا سامنا کرنا پڑتا ہے آپ کی بصیرت پر یہ گرد و غبار اثر انداز ہوتا ہے اس لیے اس سے پچھے کیلئے آپ کو ایک حجاب کی ضرورت رہتی ہے اور یہی وہ غینیا پر دہ ہے جو آپ کی بصیرت پر تن جاتا ہے اور آپ تی بصیرت کو غیر وہ کی روایت اور ان کے افاس سے اٹھنے والے غبار سے چاہتا ہے۔ اس لحاظ سے یہ پر دہ دیکھنے میں تلقن لیکن درحقیقت کمال اور تتمہ کمال ہے۔

سے وراثت میں ملیں۔ جب آدم علیہ السلام عمدہ خداوندی کو بھول گئے۔ جنت میں ہمیشہ رہنے۔ محبوب حقیقی رحمان و منان کے قرب اور فرشتوں کے ساتھ ہمیشہ ہمیشہ جنت کی نعمتوں سے لطف اندوز ہونے کے ارادے نے انگڑائی۔ اللہ کریم کے ارادے کے ساتھ ان کا ارادہ بھی شریک ہوا تو ان کے ارادے کو توڑ دیا گیا۔ یہ حالت زائل ہو گئی ولایت کا منصب چھن گیا۔ انہیں اس بلند ترین مقام سے نیچے اتار دیا گیا۔ انوار کی جگہ ظلمتوں نے لے لی۔ اور صفائع مکدر ہو گئی۔ پھر آپ علیہ الصلوٰۃ والسلام کو آگاہ فرمادیا گیا اور رحمٰن و رحیم ذات کی دوستی کی یاد دہانی کر دی گئی۔ انہیں حکم ملا کہ نسیان و لغزش کا اعتراف کریں اور آپ کو تلقین کی گئی کہ اپنے قصور کا اقرار کریں۔ اسی لیے آپ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے بارگاہ خداوندی میں عرض کی۔

رَبَّنَا طَلَّمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَعْفِرْ لَنَا وَتَرَحَّمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ  
الْخَاسِرِينَ۔ (الاعراف: 23)

”اے ہمارے پروردگار! ہم نے ظلم کیا اپنی جانوں پر اور اگر نہ بخشش فرمائے تو ہمارے لیے اور نہ رحم فرمائے تو یقیناً ہم نقصان اٹھانے والوں سے ہو جائیں گے۔

پس (اس طرح) انوار ہدایت علوم و معارف توبہ اور وہ مخفی مصالح جو آج تک غائب تھے وہ حضرت آدم علیہ السلام کے ہاتھ آئے۔ اور یہ سب کچھ اس لغزش و نسیان کے بغیر ممکن نہ تھا۔ پس آدم علیہ السلام کے ارادے کو ایک دوسرے ارادے کے ساتھ۔ ایک حالت کو دوسری حالت کے ساتھ بدل دیا گیا۔ ولایت صغیری کے بعد آپ کو ولایت کبریٰ کا منصب عطا ہوا۔ دنیا آپ کی جائے سکونت ٹھہری۔ پھر آپ عقبیٰ میں منتقل ہوئے۔ پس دنیا آپ کیلئے اور آپ کی اولاد کیلئے منزل اور عقبیٰ مرجع، اور ہمیشہ رہنے کی جگہ قرار پائے۔

رب قدوس نے فرمایا :

مَاتَسْخَ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُسْهَانَاتٍ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا

(البقرہ: 106)

”جو آیت ہم منسوخ کر دیتے ہیں یا فراموش کر دیتے ہیں تو لاتے ہیں“

(دوسرا) بہتر اس سے یا (کم از کم) اس جیسی“

(اے مخاطب !) آپ کیلئے اللہ تعالیٰ کے جبیب محمد مصطفیٰ ﷺ کی زندگی اور حضرت آدم صفحی اللہ علیہ السلام کی زندگی میں بہترین نمونہ ہے۔ جس طرح انہوں نے قصور کا اعتراف کیا اور ہر حالت میں استغفار کرتے رہے۔ ہمیشہ عاجزی و اکساری کو شیوه ہتھیا اور ہندگی کو اپنیا آپ بھی گناہوں کا اعتراف کریں۔ اللہ تعالیٰ سے استغفار کریں۔ ہمیشہ ہندگی کا اظہار کریں اور عاجزی و اکساری کی روشن اختیار کریں۔

خالق جس سے راضی ہؤو، ہی افضل ترین منزل ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاہ ارشاد فرماتے ہیں۔ تجھے جو (روحانی) حالت عطا ہواں کے علاوہ کسی اور حالت کو اختیار نہ کر خواہ دوسرا منزل اعلیٰ ہو یا ادنیٰ۔ (اسے ایک مثال سے یوں واضح کیا جاسکتا ہے کہ) جب توبادشاہ کے گھر کے دروازے پر کھڑا ہو تو اندر جانے کی کوشش نہ کریں اس تک کہ تجھے جرانہ کہ اختیار ادا خل کر دیا جائے مقصد یہ ہے کہ تجھے حکم دیا جائے۔ تجھ پر سختی کی جائے اصرار کیا جائے اور کہا جائے کہ دروازے پر کھڑا ہوتا تیرے لیے مناسب نہیں اندر داخل ہو جا۔ محض اذن و اجازت کو کافی نہ سمجھ۔ کیونکہ ہو سکتا ہے تجھے دھوکے سے بلا یا جارہا ہو اور تجھ سے فریب کیا جارہا ہو۔ تو دروازے پر صبر کر حتیٰ کہ تجھے اندر جانے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجاتا محض جر اور بادشاہ کے حکم سے ہو گا تو توبادشاہی عتاب سے محفوظ رہے گا۔ کیونکہ تجھ سے

باز پر س تو اس وقت ہوتی جب تو اپنے اختیار کو کام میں لاتا۔ اندر جانے کی خواہش و تمذا کرتا۔ بے صبری اور سوئے ادبی کامر تکب ہوتا اور جس حالت پر تجھے رکھا گیا تھا اس حالت پر راضی نہ ہوتا۔ اب جبکہ تجھے باصر ارباد شاہ کے حکم سے اندر بلایا گیا ہے تو سر جھکا دے۔ آنکھیں پتھی کر لے اور سر اپا ادب من جا۔ جس کام کا حکم ملے اسے سرانجام دے جس خدمت کا مطالبہ کیا جائے اسے جالا۔ کبھی ترقی اور کسی بلند مذہب کا مطالبہ نہ کر۔ اللہ کریم نے اپنے نبی محمد مصطفیٰ ﷺ سے فرمایا:

وَلَا تَأْمُدَنَّ عَيْنِيْكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ  
الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتَنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَآبَقُى

(ط: 131)

اور آپ مشتاق نگاہوں سے نہ دیکھیے ان چیزوں کی طرف جن سے ہم نے لطف اندوڑ کیا ہے کافروں کے چند گروہوں کو۔ یہ محض زیب وزینت ہیں دنیوی زندگی کی (اور انہیں اس لیے دی ہیں) تاکہ ہم آزمائیں انہیں ان سے اور آپ کے رب کی عطا بہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے۔

اللہ تعالیٰ اپنے نبی مصطفیٰ مختار ﷺ کو ادب سکھا رہا ہے۔ یعنی اپنے حال کی حفاظت کیجئے اور اللہ تعالیٰ کی عطا پر خوش رہیے۔ کیونکہ ”آپ کے رب کی عطا بہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے“

یعنی آپ کے رب نے آپ کو بھلائی اور نبوت کے جس نور سے سرفراز کیا ہے۔ آپ کو علم، قیامت اور صبر کی جودوں لت عطا فرمائی ہے۔ آپ کو دین کی ولایت اور اسوہ حسنہ کی جس نعمت سے سرفراز فرمایا ہے وہ ہر اس نعمت سے اولیٰ ہے جو کسی اور کو عطا کی گئی ہے۔

حفظ حال، رضا بالعطاء اور مساواء کی طرف سے اعراض سب بھلائیوں کی بیاد ہے۔ کیونکہ دنیوی چیزوں یا تو تیرے مقدر میں لکھی جا چکی ہو گئی یا کسی دوسرے کے مقدر میں ہو گئی یا پھر نہ یہ تیری قسمت کا نو شستہ ہو گئی اور نہ کسی دوسرے کی

قسمت میں مقرر ہو گئی بلکہ وہ محض فتنہ و آزمائش کیلئے پیدا کی گئی ہو گئی۔  
 جو چیز تیری قسمت کا نو شتہ ہے وہ تجھے مل کر رہے گی۔ چاہے تو انکار کرے یا اس کو طلب کرے۔ ایسی چیز کیلئے بے صبری۔ مشرکانہ طریق اختیار کرنے کی کیا ضرورت ہے۔ عقل و فہم اسے روانہ نہیں سمجھتے۔ اور اگر اس چیز کا ملتا کسی دوسرے کے مقدار میں لکھا جا چکا ہے تو تجھے کسی صورت نہیں مل سکتی۔ تو اس کے لیے جتنے جتن کرے۔ جتنی کوششیں کرے کامیاب نہیں ہو گا۔ تو ایسی چیز کیلئے مشقتیں کیوں برداشت کرتا ہے۔ اور اگر اس کی تخلیق محض آزمائش کیلئے ہے۔ اگر یہ فتنہ ہے اور کسی انسان کے مقدار میں نہیں تو کوئی عقل مند فتنے کو گلے سے نہیں لگا سکتا۔ اس لیے بھلائی اور سلامتی حفظ حال میں ہی ہے۔

(پھر مذکورہ تمثیل کی طرف آئیے) اگر تجھے بادشاہ کے دربار تک رسائی حاصل ہو جائے تو تجھے چاہیے کہ پہلے سے زیادہ آداب جالا۔ عاجزی و انکساری سے کام لے۔ کیونکہ بادشاہ کے قریب ہونے کی وجہ سے تو زیادہ خطرے میں ہے۔ کسی اعلیٰ یا ادنیٰ منصب کی خواہش نہ کر۔ اور نہ ہی موجودہ منصب پر ثابت و باقی رہنے کی کوشش کر۔ اسی حالت پر قناعت کر۔ اختیار کو کام میں نہ ل۔ کیونکہ یہ بادشاہ کی عطا کا انکار ہو گا۔ اور کفر ان نعمت دنیا و آخرت میں زلت و رسولی کا موجب بنتا ہے۔

ہمیشہ ہماری ان نصیحتوں پر عمل پیرا رہے حتیٰ کہ تیرا حال مقام میں بدل جائے اور پھر تو کبھی اس نعمت سے محروم نہ ہو۔ پس جب آیات و کرامات کا صدور ہو گا تو تجھے معلوم ہو جائے گا کہ یہ مقام عظیم ربانی ہے تو تو ہمیشہ اس سے تمکرے گا اور الگ نہیں ہو گا کیونکہ احوال اولیاء کیلئے اور مقامات ابدال کیلئے ہیں۔

### خوف و رجا

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ و ارضاء نے فرمایا:  
 اولیاء و بدلال کے لیے اللہ تعالیٰ کے افعال میں سے جو محیر العقول اور خارق العادة

امور ظاہر پنیر ہوتے ہیں ان کی دو قسمیں ہیں جلال اور جمال۔

جب جمال کا ظہور ہوتا ہے تو خوف و دھشت چھا جاتی ہے۔ اور دلوں پر ایک رعب و غلبہ کی کیفیت طاری ہو جاتی ہے جس کا اطمینان جوارح کے ذریعے بھی ہوتا ہے۔ جیسا کہ نبی کریم ﷺ کے متعلق روایت کیا جاتا ہے کہ آپ جب نماز ادا فرماتے تو شدت خوف سے آپ کے سینہ اقدس سے ہندیا کے اہلین کی سی آواز سنائی دیتی۔ کیونکہ آپ ﷺ جلال خداوندی کا مشاہدہ کر رہے ہوتے۔ اور عظمت الٰہی کو عیاں دیکھ رہے ہوتے تھے۔ حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام اور امیر المؤمنین عمر فاروق کے بارے بھی ایسی ہی کیفیات کا تذکرہ ملتا ہے۔

رہا مشاہدہ جمال تو یہ دلوں پر صفات خداوندی کی تجلی کے سبب ہوتا ہے۔ اور اس تجلی میں انوار خداوندی، سرور و الطاف، کلام لنزید و حدیث اپنیں ہوتی ہے۔ انسان کو بڑی خخششوں، منازل عالیہ اور قرب الٰہی کی بشارت ملتی ہے۔ اور اسے بتایا جاتا ہے کہ یہ سب نعمتیں تیرے مقدر میں لکھ دی گئی ہیں پریشان ہونے کی ضرورت نہیں ہے۔ اور یہ محض اللہ کا فضل و رحمت ہے۔ اللہ تعالیٰ دنیا میں انسان کو ثابت قدم رکھتا ہے تاکہ انسان زندگی بھرنا فرمائی کاراست اختیار نہ کرے۔ اور فرط شوق اور محبت الٰہی کی شدت کی وجہ سے قوتیں اور طاقتیں ماندنہ پڑ جائیں اور عبودیت کے حق کو ادا کرنے سے کمزور نہ ہو جائیں۔ اور یہ ثبات انہیں اس وقت تک حاصل رہے جب تک یقین کی منزل نہیں آجائی یعنی دنیا سے کوچ کا وقت نہیں آ جاتا۔ پس اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے جمال تجلی فرماتا ہے اور اس طرح ہمیشہ اپنے بندوں کے قلوب کی تربیت فرماتا رہتا ہے۔ کیونکہ وہ دانا ہے علیم ہے اور اپنے بندوں پر لطف و کرم کرنے والا بہت مریبان اور رحیم ہے۔ اسی لیے

۱۔ سنن نسائی نمبر حدیث 1214 یہ حدیث حضرت مطرف سے اور وہ اپنے والد گرامی سے روایت کرتے ہیں کہ میں آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نماز پڑھ رہے تھے اور آپ کے اندر سے ہندیا کے اہلین کی سی آواز آ رہی تھے۔ یعنی آپ رورہے تھے۔

نبی کریم ﷺ کے متعلق مروی ہے کہ آپ فرمایا کرتے تھے اور حنا بھایا  
بلاں! ”اے بلاں نماز سے ہمیں راحت باہم پہنچا“ کیونکہ نماز میں آپ صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وعلیٰ آلہ واصحابہ وسلم کو جمال خداوندی کا مشاہدہ ہوتا تھا۔  
اسی لیے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وعلیٰ آلہ واصحابہ وسلم نے فرمایا۔

وَجَعَلْتُ فِرَّةً عَيْنَيْ فِي الصَّلَاةِ

”اور میری آنکھ کی ٹھنڈک نماز میں رکھ دی گئی ہے۔“

حرص و ہوا کی مخالفت کیجئے اور ان کے نقصانات سے محفوظ رہیے

ایک طرف اللہ عزوجل ہے، دوسری طرف تیرا نفس اور تو درمیان  
میں مخاطب و مکلف ہے۔ نفس اللہ تعالیٰ کا مخالف اور دشمن ہے۔ نفس کے علاوہ  
دنیا کی ہر چیز اللہ تعالیٰ کی فرمانبردار ہے۔ نفس بھی اللہ عزوجل کی مخلوق اور اسی کی  
ملکیت ہے۔ لیکن اس میں ادعاء، خواہش، شہوت و لذت کا داعیہ بھی ہے۔  
جب تو مخالفت و نعدواتِ نفس میں حق تعالیٰ کی موافقت کر لے گا تو  
نفس کے خلاف اللہ تعالیٰ کی مدد کرنے والا ٹھہرے گا۔ جیسا کہ رب قدوس نے  
اپنے نبی حضرت داؤد علیہ السلام سے فرمایا۔

”اے داؤد! عبودیت یہ ہے کہ نفس کے مقابلے میں تو میرا مددگار نہ  
جا۔“ مخالفت نفس کے ذریعے ہی تجھے اللہ تعالیٰ کی سُنگت نصیب ہو گی اور  
عبدیت معتبر ہو گی۔ جب تو اس کی بندگی اور سُنگت اختیار کر لے گا تو پھر دنیا کی  
نعمتیں خود خود تیری طرف کچھی چلی آئیں گی اور تو عزیز و مکرم ٹھہرے گا۔ مخلوق  
تیری خادم ہو گی۔ دنیا تیری عزت و توقیر کرے گی کیونکہ کائنات کا ذرہ ذرہ اس  
کے تابع فرمان ہے۔ مخلوق کا ہر فرد اس کے موافق ہے کیونکہ وہی ہر چیز کا خالق

۱۔ طبرانی کی روایت کردہ حدیث کا مکمل ہے۔ دیکھئے الکبیر حدیث نمبر 6215۔ یہ حدیث عبد اللہ بن  
محمد سے روایت کی گئی ہے۔ ضعیف ہے اور اس کی سند کمزور ہے۔

ہے۔ اور ہر چیز اللہ کی عبودیت کا اقرار کرنے والی ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّدُ بِحَمْدِهِ وَلِكِنْ لَا تَفْقَهُونَ

تَسْبِيْحُهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا (الاسراء: 44)

”اور (اس کا نات میں) کوئی بھی ایسی چیز نہیں مگر وہ اس کی پاکی بیان کرتی ہے اس کی حمد کرتے ہوئے۔ لیکن تم ان کی تسبیح کو سمجھ نہیں سکتے۔ پیشک وہ بہت بردبار، بہت خشنے والا ہے“

یعنی ہر چیز اللہ تعالیٰ کا ذکر کرتی ہے اور بندگی جالاتی ہے۔ فرمایا۔

وَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اتَّبِعِي طَوْعًا وَكَرْهًا فَالَّتَّا أَتَيْنَا طَائِعِينَ

(فصلت: 11)

”پس فرمیا اسے (آسمان کو) اور زمین کو کہ آجلو (تعییل حکم اور لواب فرائض کیلئے) خوشی سے یا بجورا۔ دونوں نے عرض کی ہم خوشی خوشی (دست بستہ حاضر ہیں“ عبادت ہے ہی یہ کہ تو اپنے نفس اور خواہش کی مخالفت کر۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

وَلَا تَتَّبِعِ الْهَوَى فَيُضْلِلُكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ (ص: 26)

”اور نہ پیروی کیا کرو ہوائے نفس کی۔ وہ بھکارے گی تمہیں راہ خدا سے“

رب قدوس نے حضرت ابو علیہ السلام سے فرمایا: حرث وہا کو چھوڑ دے کہ اس کے علاوہ کوئی نہیں جو میری مملکت میں مجھ سے جھگڑے۔

حضرت ابو یزید بسطامی رضی اللہ عنہ کے متعلق مشور ہے کہ جب آپ نے خواب میں رب العزت کی زیارت کی تو بارگاہ خداوندی میں عرض کی۔

بارالله! تیری قربت کاراستہ کونسا ہے؟ رب قدوس نے فرمایا: نفس کا ساتھ چھوڑ دے اور چلا آ۔ حضرت ابو یزید رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نفس سے یوں دور ہوا جیسے سانپ اپنی کینگلی سے الگ ہوتا ہے۔

اس گفتگو سے ثابت ہوا کہ ساری بھلائی ہر حال میں مخالفت نفس میں ہے۔ اگر تو حالت تقویٰ میں ہے تو نفس کی مخالفت یوں کر کے حرام و ممکن کو اور خلق کے عطیات کو ترک کر دے۔ اور ان پر کسی طرح بھروسہ نہ کرنے تیرے دل میں مخلوق کا خوف ہو اور نہ ہی اس سے کسی قسم کی امید اور طمع دنیا کے اس ایندھن کو ان کے ہاتھوں سے قبول نہ کرنے تھفہ کی صورت میں اور نہ زکوٰۃ و صدقہ کی صورت میں نہ کفارہ کی صورت میں اور نہ ہی نیاز کی صورت میں۔ مخلوق سے ہر قسم کی توقعات منقطع کر دے حتیٰ کہ تیرے دل میں کسی آدمی کی موت کا خیال اس وجہ سے نہ آئے کہ تجھے اس کی دراثت سے کچھ حصہ ملنے والا ہے۔

خلق سے تعلق توڑ دے اور انہیں ایسا دروازہ یقین کر جو بند کیا جاتا ہے اور کھولا جاتا ہے اور ایسا درخت خیال کر جس کا پھل کبھی تو ہاتھ لگ جاتا ہے اور کبھی اس کا حصول محال مان جاتا ہے۔ ہر کام ایک ذات کے فعل اور ایک مدرس کی تدیری سے واقع ہو رہا ہے۔ اور وہ فاعل اور مدرس اللہ عزوجل ہے۔ اگر یہ بات تیرے دل میں بیٹھ گئی تو تو اللہ رب العزت کو ایک یقین کرنے والا ہے۔

لیکن اس کے ساتھ ساتھ کسب انسانی کو مت بھول۔ تاکہ مذہب جبریہ سے نجات پائے۔ اعتقاد رکھ کر کہ افعالِ محض انسان کے کسب سے صادر نہیں ہوتے بلکہ ان کے صدور میں مشیت ایزدی کا فرمایہ ہوتی ہے۔ ورنہ اللہ تعالیٰ کو بھول کر انسانوں کو معبود سمجھ بیٹھے گا۔ اور کبھی بھانہ کہ فلاں کام انسانوں کا فعل ہے اور اس میں اللہ تعالیٰ کی مشیت کو دخل نہیں۔ ایسا کہنا کفر ہے اور یہ قدریہ کا عقیدہ

۱۔ جبریہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ بندہ مجبورِ محض ہے اسے کوئی اختیار نہیں۔ وہ محض آرہ اور ہتھیار کی حیثیت رکھتا ہے۔ جس طرح ہوا میں اڑتے بنکے کو کوئی اختیار نہیں ایسے ہی انسان مجبور ہے۔ سب امور اللہ تعالیٰ کی قدرت سے صادر ہوتے ہیں۔ یہ عقیدہ اہل السنّت والجماعۃ کے عقیدہ کے خلاف ہے۔ مزید تفصیل کیلئے دیکھی ڈاکٹر عبدالرحمن جعفرۃ المیدانی کی کتاب ”العقيدة لا إسلامية ولا اسحها“

ہے۔ بلکہ یوں کہہ کر تمام افعال کا خالق اللہ ہے۔ یا ان کا صدور انسانی کسب سے ہوتا ہے۔ جیسا کہ آحادیث<sup>۲</sup> سے ثابت ہے۔ اسی لیے نیکی و بدی پر ثواب یا عقاب مرتب ہوتا ہے۔

خلق سے تعلقات کے سلسلے میں ادامر خداوندی کی پیروی کر اور انسانوں سے اللہ تعالیٰ کے عطیہ کو لیتے وقت بھی اس کے حکم کو ملحوظ خاطر رکھ اور کسی لمحے حد سے تجاوز نہ کر۔ تیرے اور دوسرا سے انسانوں کے بارے حکم اللہ تعالیٰ کا ہی برپا ہو گا۔ اس لیے خود حاکم نہ من بیٹھ۔ مخلوق کے بارے تیرا یہ اعتقاد رکھنا کہ افعال انسین کی قدرت سے صادر ہوتے ہیں وجہ شرک ہے۔ پس اس ظلمت میں چراغ کے بغیر مت داخل ہو۔ اور چراغ اللہ تعالیٰ کا حکم، کتاب و سنت ہے۔ کتاب و سنت سے باہر مت جا۔ اگر دل میں کوئی خیال ابھرے، الہام ہو تو اسے کتاب و سنت پر پیش کر۔ اگر قرآن و سنت کی رو سے وہ فعل حرام ہے مثلاً زنا، سود، اہل فرق و فجور کی دوستی اور اس جیسے دوسرے گناہ تو ان کے قریب تک نہ جا۔ نافرمانی کے ایسے کام سے دور ہو جا۔ اسے ترک کر دے اسے کسی صورت قبول نہ کرو اور ایسے خیالات کو عملی جامد نہ پہننا۔ یقین کر لے کہ بہ الہام نہیں شیطان لعین کی طرف سے وسوسہ اندازی ہے۔ اگر قرآن و سنت میں وہ کام مباح ہے۔ مثلاً کھانے پینے کی چیزیں۔ لباس، نکاح تو بھی ان سے احتراز کر اور انہیں قبول نہ کر۔ اور جان

۱۔ ان کا عقیدہ ہے کہ انسان ہی افعال کا موجود اور خالق ہے۔ سب اختیاری افعال محسن اس کی تخلیق ہیں۔ مزید تفصیل کیلئے دیکھیے ڈاکٹر عبدالرحمن جعفرۃ المیدانی کی کتاب ”العقيدة الاسلامية واسها“

۲۔ سلف صالحین اور علمائے متفقین نے کئی امثال نقل فرمائے ہیں۔ تفصیل مقصود ہو تو ”العقيدة الطحاوية“ اور ”شر الواسطية“ وغیرہ کتابیں ملاحظہ فرمائیے۔

لے کہ یہ خیال بھی نفس کا الہام اور خواہش ہے۔ اگر قرآن و سنت میں نہ اس کی  
نمدت پائی جا رہی ہے اور نہ ہی اس کی لباحث بلکہ وہ ایسا معاملہ ہے جسے تو سمجھنے  
سے قادر ہے مثلاً تجھے کہا جاتا ہے کہ فلاں جگہ حاضر ہو۔ فلاں نیک شخص کی  
خدمت میں حاضری دے۔ تو بھی تجھے کوئی ضرورت نہیں کہ اس خیال پر عمل  
پیرا ہو۔ کیونکہ تیر اوہاں جانا یا نیک آدمی سے ملنا ضروری نہیں۔ علم و معرفت کی  
صورت میں اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ نعمتوں نے تجھے اس سے مستغفی کر دیا ہے۔  
توقف اختیار کر اور جلدی نہ کر۔ بلکہ یوں کہ کہ اگر یہ حق تعالیٰ کی طرف سے  
الہام ہے تو میں اس پر عمل کروں گا۔ پھر بھلائی اور فعل خداوندی کا انتظار کر کہ یہ  
بات تیرے دل میں دوبارہ ذاتی جائے اور تجھے جانے کا حکم دیا جائے یا الہ معرفت  
کے لیے کوئی علامت ظاہر ہو جسے اولیاً وابدال سمجھ جائیں کہ یہ اللہ کی طرف  
سے ہے۔ دلی خیالات کو فوراً عملی جامہ پہنانے کی کوشش نہ کر۔ کیونکہ تو نہیں جانتا  
اس کا انجمام کیا ہو گا۔ ممکن ہے اس کامال بہتر ہو اور یہ بھی ممکن ہے کہ یہ فتنہ و آزمائش  
اور ہلاکت و فریب ہو۔ صبر کر حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ خود ترے اندر فاعل بن جائے۔

جب تو دلی خیالات پر عمل کرنے سے رک جائے گا اور معاملہ اللہ تعالیٰ  
کے سپرد کر دے گا اور پھر کسی آزمائش سے سامنے ہو گا تو دست قدرت تیری  
و سُنگیری فرمائے گا اور تجھے لغزش سے محفوظ رکھے گا۔ کیونکہ یہ فعل اللہ کا ہو گا اور  
اللہ تعالیٰ اپنے فعل پر تجھے سزا نہیں دے گا۔ تجھے سزا تو اس وقت ملتی کہ تیر اس  
کام میں ارادہ شامل ہوتا۔ اگر تو حالتِ حقیقت یعنی حالتِ ولایت میں ہے تو  
خواہش نفسانی کی مخالفت کر اور تمام امور میں حکم خداوندی کی اتباع کر۔  
اتباع کی دو صورتیں ہیں۔

ایک صورت تو یہ ہے کہ دنیا سے قوت لا یکوت حاصل کر یعنی جو  
تیرے نفس کا حق ہے لذائذ دنیا کو ترک کر دے فرانض کو ادا کر اور ظاہری و باطنی  
تمام گناہوں کو ترک کر دے۔

دوسری صورت امر باطنی کی ہے۔ اللہ تعالیٰ باطن کے متعلق بھی حکم صادر فرماتا ہے۔ بعض چیزوں کا حکم دیتا ہے بعض چیزوں سے منع فرماتا ہے۔ القاء والامام مباحثات کے بارے ہوتا ہے جن امور کے بارے شریعت مطہرہ میں کوئی حکم نہیں ہوتا۔ یعنی نہ تودہ ممنوع ہوتے ہیں اور نہ ہی واجب اور فرض۔ ایسے امور میں ہندہ اپنے اختیار سے تصرف کرنے کا مجاز ہوتا ہے۔ مباحث امور کے بارے اپنی طرف سے کوئی فیصلہ نہیں کرنا چاہیے بلکہ انتظار کرنا چاہیے۔ جب بھی بذریعہ الہام والقاء اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی حکم صادر ہو تو عمل پیرا ہو۔ اس طرح وہ اپنی تمام حرکات و سکنات میں اللہ تعالیٰ کا تابع فرمان ہو جائے گا۔ یعنی امور مشرودہ میں شریعت کی پیروی اور مباحثات میں الہام والقاء کی پیروی اور جن کے بارے نہ حکم شرع ہونے الہام ہو تو اس سے مختسب ہو کر سر تسلیم ختم کر دے گا اور اگر تو حالت حق الحق یعنی حالت محو و فنا میں ہے۔ جو لدال، شکستہ دل، اہل معرفت و توحید، ارباب علم و عقل سید الامراء، پیشوanon خلق تائین حُق، خاصان بارگاہ اور محبوبیان ایزد تعالیٰ کی حالت ہے تو اس حالت میں حکم خداوندی کی اتباع اس طرح کر کہ تو اپنے نفس کی مخالفت کر رہا ہو اور ہر قوت و طاقت سے اپنے آپ کو خالی یقین کر رہا ہو۔ اور دیناد عقی کی کسی شے کا تیرے دل میں ارادہ اور خواہش نہ ہو۔ اگر تو یوں اللہ تعالیٰ کی فرمانبرداری کرے گا بادشاہ حقیقی کا ہندہ بن جائے گا اور دنیا کی بندگی سے محفوظ رہے گا۔ تیراہر قدم اللہ تعالیٰ کے حکم سے اٹھے گا خواہش نفس کی وجہ سے نہیں۔ اور تیری مثال اس شیر خوارچے کی ہو گی جو دایہ کے ہاتھوں میں ہوتا ہے یا اس میت کی مانند جو غسال کے ہاتھوں میں بے جس و حرکت یا پھر پہلو کے بل لیئے ہوئے اس مریض کی طرح جو خود پر دگی کی حالت میں طبیب کے سامنے لیٹا ہوتا ہے۔ یہ جس پہلو پر جیسے چاہتے ہیں اسے حرکت دیتا ہے۔ امر و نہی میں میں ہندہ یو نہی اپنے مالک کی فرمانبرداری کرتا ہے۔

## شہوت کی آگ بمحادے ورنہ یہ آگ خود تجھے خاکستر کر دے گی

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاه نے فرمایا: حالت فقر میں جب تجھے نکاح کی ضرورت پیش آئی اور تجھے میں اس بوجہ کو اٹھانے کی سکت نہ تھی۔ تو نے اس پر صبر کیا اور باری تعالیٰ کی طرف سے کشاںش کا انتظار کیا تو وہ ضرور آسانی باہم پہنچائے گا۔ یا تو نکاح کی ضرورت اور شہوت کو جس طرح پیدا کیا اور اس کا خیال تیرے دل میں ڈالا ہے اسی طرح اس کو دور فرمادے گا یا پھر تجھے نکاح پر قدرت دے کر تیری دشگیری فرمائے گا اور دنیا کے کے جتنے بوجہ ہونگے خود اٹھائے گا اور تیری اپنے فضل سے کفالت کرے گا اور شادی کو تیری اخروی بہتری کیلئے رکاوٹ نہیں بنائے گا۔

صبر کی صورت میں اللہ تعالیٰ تجھے صابر کے لقب سے موسم فرمائیگا۔ اور تیری عصمت و قوت میں اضافہ فرمائے گا اور اگر نکاح کرنا تیرے مقدر میں ہوا اور تو نے نکاح کر لیا تو تجھے سب آسانیاں باہم پہنچائے گا اور صبر کو شکر سے بدل دے گا۔ کیونکہ اس نے وعدہ فرمار کھا ہے کہ شکر کرنے والوں کی نعمتوں کو میں اور بڑھاؤں گا۔ ارشاد ربانی ہے۔

لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَا زِينَدَنُكُمْ (ابراهیم: 7)

”اگر تم پہلے احسانات پر شکر ادا کرو تو میں مزید اضافہ کر دوں گا“

اور اگر نکاح مقدر میں نہیں تو تیرے دل سے نکاح کے خیال کو دور کر کے تجھے مستغنى فرمادے گا۔ نفس چاہے یا انکار کرے۔

ہر حال میں صبر لازم ہے۔ حرص و ہوا کی مخالفت ضروری ہے۔ حکم خداوندی کو گلے سے اگالے اور اس کے فیصلے پر راضی ہو جا۔ اور پھر اس سے فضل و عطا کا امیداوار بن جا۔ اللہ جل و علا کا ارشاد گرامی ہے۔

إِنَّمَا يُوقَّتُ الصَّابِرُونَ أَجْرُهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ (الزمر: ۱۰)

”صبر کرنے والوں کو ان کا اجر بے حساب دیا جائے گا“

### دنیا کی نعمتیں تجھے منعم سے غافل نہ کر دیں

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے ارشاد فرمایا: جب تجھے اللہ تعالیٰ نے مال و دولت سے نواز اور تو دنیا میں مشغول ہو کر اللہ تعالیٰ کی اطاعت سے غافل بن بیٹھا تو دنیا و عقبی میں تجھے اپنے سے دور اور محظوظ کر دے گا۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ تجھے ساری نعمتیں چھین لے۔ اور اس جرم کی پاداش میں تجھ پر فقر و افلاس کو طاری کر دے۔ اس کے بعد عکس اگر تو مال و دولت سے اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں مشغول ہو گیا تو دنیا کی یہ نعمتیں عطا ہے خداوندی میں جائیں گی اور ایک ذرہ بھی فرمانبرداری کی وجہ سے دولت کم نہیں ہو گی۔ اب مال و دولت تیرے چاکر اور تو ان کا آقا ہو گا۔ تو دنیا میں راحت و سکون کی زندگی پسر کرے گا اور آخرت میں مکرم و معظم ہو گا۔ جنت الماہی تیر انٹھ کاتا ہو گی اور صد یقین، شدائے اور صالحین تیرے ہم جلیس ہوں گے۔

### حقیقی بھلائی وہ ہے جسے اللہ پسند کرے

حضرت شیخ عبد القادر رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا حصول نعمت اور دفع شر کو اپنے اختیار میں نہ لے۔ اگر تیری قسمت میں نعمتوں کا حصول مقدر ہو چکا ہے تو تجھے لا محالہ تو پسند کرے یا ناپسند کرے نعمتیں میسر ہوں گی اسی طرح اگر مصیبت مقدر میں ہے تو بھی اس سے سامنا ہو گا چاہے تو اسے ناپسند کرے۔ تجھے کی دعا کرے یا صبر کرے اور رضائے مولا کے سامنے سر تسلیم خم کر دے۔ ہر چیز خیر و شر اسی ذہن کے سپرد کر دے تاکہ وہ تجھے میں اپنا فعل صادر فرمائے۔ اگر اس کی بارگاہ سے نعمتیں عطا ہوں تو شکر کر۔ مصیبت آئے تو بکلف صبر کریا بے تکلف صبر کریا تسلیم و رضائا کا شیوه اختیار کریا مصائب و آلام سے اطف

اندوز ہو یا مصائب و آلام میں فناء و محو ہو جائے پس ایسے میں تجھے ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل کیا جائے گا۔ اور اس مولا کی راہ میں تجھے سیر کرائی جائے گی جس کی اطاعت و دوستی کا تجھے حکم دیا گیا ہے۔ تجھے کئی جنگلوں اور بیانوں سے گزار جائے گا۔ کئی بیانوں کی سیر کرائی جائے گی تاکہ تو اپنے مالک حقیقی کا قرب حاصل کر سکے۔

اور اپنے پیش رو صدیقوں، شہیدوں اور نیک لوگوں کے ساتھ تیرا ٹھکانا ہو۔ یعنی تجھے اس ذات کا قرب عطا ہو جو بلند مرتبہ اور سب سے اعلیٰ ہے اور ان لوگوں کے مقام و مرتبہ کا مشاہدہ کر سکے جو رب قدوس کے مقرب ہیں اور تجھ سے پہلے اس منزل تک پہنچ پکے ہیں۔ اور جنہوں نے ہر تازہ نعمت، لذت و سرور، امن و راحت اور کرامت و بزرگی پائی ہے۔

جو مصیبت آتی ہے آنے دے اور اس کارستہ روکنے کی کوشش نہ کرنے اس کے راستے میں دعا کا تازیانہ لیکر کھڑا ہو اور نہ ہی اس کے آنے پر آہ و بکا کر دیکھ جنم کی آگ سے بڑھ کر کوئی آگ نہیں اس کی تپش ہر تپش سے کہیں زیادہ ہے۔ کیونکہ سرور کا نات زمین میں بننے والوں اور آسمان کی چھت کے سایے میں زندگی بسر کرنے والوں میں سب سے بہتر اللہ کے چینیدہ جن کا اسم گرامی محمد ﷺ کا ارشاد گرامی ہے۔

۱۔ عربی عبارت یوں ہے ”وَإِنْ كَانَتِ الْبُلْوَى فَاشْتَغِلْ بِالصَّمْرِ أَوِ الصَّرْ أَوِ الْمُوْقَفِّى أَوِ الرَّضَاءِ أَوِ الْتَّعْمَمِ بِهَا وَالْعَدْمِ وَالْفَنَاءِ بِهَا عَلَى قَدْرِ مَا تَعْظِي مِنَ الْحَالَاتِ“

کچھ لوگ طبیعت و نفس کے ہاتھوں مجبور بلا تکلف صبر نہیں کر سکتے تو انہیں بلا تکلف صبر کرنے کا حکم ہے۔ جو نفس کومات دے لیتے ہیں ان کو صبر یعنی بلا تکلف صبر کی تلقین۔ جو اس سے انگلے درجے پر ہیں انہیں تسلیم و رضا کا حکم ہے۔ جو محبت الہی کے جذبے سے مغلوب ہوتے ہیں انہیں حکم ہے کہ وہ اس سے لذت و سرور حاصل کریں اور اہل مشاہدہ کیلئے نیستی و فنا کا حکم ہے شرح فتوح الغیب از عبد الرحمن محدث دہلوی

إِنَّ نَارَ جَنَّمَ تَقُولُ لِلْؤُمِنِ جُزًّا يَا مُؤْمِنُ فَقَدْ أَطْفَأَ نُورُكَ  
لَهُمْ۝

”جہنم کی آگ مؤمن سے کہے گی جلدی گزر جاتیرے نور  
ایمان نے میرے شعلوں کو بجھادیا ہے“

جہنم کے بھر کتے شعلوں کو بجھانے والا یہ نور وہی نور بصیرت ہے جو دینا  
میں بندہ مؤمن کو عطا ہوتا ہے اور جس کے ذریعے وہ اطاعت گزار اور عصیاں  
شعار میں تمیز کر سکتا ہے یقیناً یہ نور مصیبت کے شعلوں کو ٹھہنڈا کر دے گا اور تیرا  
صبر اور موافق مولا کی ٹھہنڈک مصیبت کی تپش کو ختم کر دیں گے۔

المصيَّبَتِ تِيرِيْ ہلاَكَتِ كَيْلَيْ نَمِيزْ آئَى بلَكَهِ اَسْ لَيْ آئَى ہے كَه تَجْهِيَّ  
آزماَيَ تِيرِيْ ايمَانِ كَيْ صَحَّتِ كَيْ ثَابَتِ كَرَے، تِيرِيْ یقِينِ كَيْ جَيَادِ كَوْ تَقوِيتِ  
دَے اور تَجْهِيَّ یہ بشارَتِ دَے كَه یہ مصيَّبَتِ تِيرِيْ پَر درِگَارِ كَيْ طَرفِ سَے ہے اور  
تِيرِيْ صَبَرِ پَه اَسْ ذاتِ كَوْ فَخَرَ ہے۔ ربِ قدوسِ کارِ شادِ ہے۔

وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّىٰ نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ

(محمد : 31)

”اور ہم ضرور آزمائیں گے تمہیں تاکہ ہم دیکھ لیں تم میں سے  
جو مصروف جماد رہتے ہیں اور صبر کرنے والے ہیں۔“

جب حق کے ساتھ تیر ایمان ثابت ہو گیا اور تو نے فضل خداوندی کی  
اپنے یقین کے ذریعے موافق کر لی اور یہ سب اللہ کی توفیق سے ہے اور محض اس  
کا فضل و احسان ہے تو اب ہمیشہ صبر و موافق ت اور تسلیم و رضا کا مظاہرہ کر۔ اپنے اور  
کسی دوسرے کے حق میں کوئی ایسا کام نہ کر جو امر و نبی خداوندی سے تجاوز کا

ا۔ طبرانی فی الحیر۔ ج 22/258 عن یحییٰ بن میہ۔ الحلیۃ از ابو قیم ج 9/329۔ اللہ کرہ از  
قرطبی ص 34۔ دونوں بشیر بن طلحہ سے روایت کرتے ہیں وہ خالد بن دریک سے، وہ یحییٰ بن میہ سے  
بشير بن طلحہ ضعیف راوی ہے۔ اور خالد بن دریک کا نام یحییٰ بن میہ سے ثابت نہیں۔ سو یہ حدیث  
ضعیف منقطع ہے۔

باعث ہو۔ پس تجھے جب بھی اللہ کا کوئی حکم پہنچے تو اس کی تابع داری کر۔ فرمانبرداری میں جلدی کر۔ رٹپ جا، حرکت میں آجا اور کسل مندی کو چھوڑ دے۔ قضا و قدر پر نہ چھوڑ بلکہ اپنی پوری سُنی و کوشش کو کام میں لاتا کہ حکم خداوندی کی جما آواری ہو سکے۔ ہاں اگر کسی وجہ سے حکم کی جما آواری سے عاجز درمانہ ہے تو الگ بات ہے۔ ایسے میں بارگاہ خداوندی میں البتا کر۔ اس سے پناہ مانگ آہوزاری کر اور اپنی تفسیروں پر عذر خواہی کر اور دیکھو وہ کوئی وجوہ ہے کہ تو اپنے رب کے حکم کو جالانے سے عاجز ہے اور اس کی اطاعت و فرمانبرداری کے شرف و سعادت سے محروم ہے۔ ہو سکتا ہے یہ عجز درماندگی تیرے دعاوی، اطاعت میں سوئے ادھی، رعونت۔ اپنی قوت و طاقت پر بھروسے، اپنے عمل پر عجب، اور اپنے نفس اور خلق خدا کو اللہ کا شریک ہڑانے کی وجہ سے ہو۔ اور اللہ کریم نے (خود پسندی، سوئے ادھی، غرور و تکبر اور مخفی شرک کی وجہ سے تجھے اپنے دروازے سے دھکا دیا ہو۔ تجھے اپنے الماعت سے الگ کر دیا ہو اور اپنی عبادات کی توفیق تجھے سے چھین کر تجھے مصائب و آلام دنیوی، حرص و ہوا رادے اور آزو میں مشغول کر دیا ہو۔ کیا تجھے معلوم نہیں کہ دنیا کی یہ سب چیزیں مولا سے غافل کرنے والی ہیں۔ تجھے تیرے خالق کی نگاہ کرم سے گرانے والی ہیں۔ جس خالق نے تجھے وجود پختنے کے بعد مرتبہ کمال تک پہنچایا ہے، مال و متاع سے نواز ہے اور دوسرا کئی طرح طرح کی نعمتوں سے تیرادا مِن مراد بھر دیا ہے۔ خبردار کہ دنیا کی یہ نعمتیں تجھے تیرے مولا سے غافل کر دیں اور تیری ساری توجہ غیر کی طرف مبذول ہو جائے۔ تیرے پروردگار کے علاوہ جو کچھ ہے سب غیر ہی تو ہے۔ غیر کو اس کریم پر ترجیح نہ دے۔ وہی تو تیرا خالق ہے۔ اپنی جان پر ظلم نہ کر کہیں ایسا نہ ہو کہ تو اس کے حکم سے غافل ہو کر غیر میں مشغول ہو اور اس آگ کا ایندھن بن جائے جس میں انسان اور پتھر جلیں گے۔ پھر تو نادم ہو اور اس وقت کی پہشانی تجھے کچھ فائدہ نہ دے تو مدد کا طالب ہو مگر تیری مدد نہ کی جائے۔

تورضا کا طائب ہو مگر تجھ سے راضی نہ ہو۔ تو دنیا میں واپس آنا چاہے کہ تلافی مافات کرے اور اصلاح کرے مگر تجھے واپس نہ کیا جائے۔ اپنے آپ پر رحم کر اور اپنی جان پر ترس کھا۔ تجھے جتنے اسباب میسر ہیں۔ جتنی نعمتوں سے تنوڑا اگیا ہے ان سب کو اپنے مولا کی اطاعت میں صرف کر اور ان اشیاء کے نور سے قضا و قدر کی ظلمتوں میں روشنی کا سامان باہم پہنچا۔ امر و نہی کو مضبوطی سے پکڑ اور انہیں کے مطابق اپنے پروردگار کے راستے میں چل امر و نہی کے علاوہ ہر چیز اس ذات کے سپرد کر دے جس نے تجھے پیدا کیا اور تجھے وجود دھشنا۔ اللہ کریم کے ساتھ کفر نہ کر جس نے تجھے مٹی سے پیدا کیا۔ پروان چڑھالیا۔ پھر نطفہ سے پیدا کیا پھر تجھے معتدل و مناسب ساخت انسان ہنایا اس کے حکم کے علاوہ کسی اور کے حکم پر عمل پیرا ہونے کا ارادہ نہ کر اور اس کی نہی کے علاوہ کسی اور چیز سے نفرت نہ کر۔ دنیا و آخرت میں صرف اسی مراد پر قناعت کر اور صرف اسی مکروہ کو ناپسندیدہ خیال کر۔ باقی سب اسی مراد اور اسی مکروہ کے تابع ہیں۔

جب تو اپنے پروردگار جل و علا کی فرمانبرداری کرے گا تو کائنات تیرا حکم جالائے گی اور جب تو اس کی ممنوع کردہ چیزوں کو ناپسند کرے گا تو جہاں ہو گا اور جس جگہ قیام کرے تجھ سے دور بھاگیں گے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنی کسی کتاب میں فرمایا: اے آدم کے بیٹے! میں اللہ ہوں۔ میرے سو اکوئی معبود نہیں۔ میں ایک چیز سے کہتا ہوں ہو جا تو وہ چیز عدم سے وجود میں آجائی ہے۔ میری اطاعت کرتا کہ میں تکوئی امور تیرے سپرد کر دوں پھر تو بھی ایک چیز سے کہے ہو جا اور وہ ہو جائے۔ رب قدوس نے فرمایا۔ اے دنیا! جو میری خدمت کرے تو بھی اس کی خدمت جالا۔ اور جو تیری خدمت کرے اسے تھکا دے۔<sup>۱</sup>

۱۔ "تذکرة الموضعات" از الفتی ۱۷۵۔ اور کہا یہ موضوع ہے۔ یہ حدیث قدسی نہیں بلکہ ابن عینہ کی گفتگو ہے۔ جیسا کہ المنادی نے فیض القدیرین ۳۰۵ میں تصریح کی ہے۔

جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے کسی کام سے روکا جا رہا ہو تو یوں میں جا کر  
تیرے اعضاء میں طاقت ہی نہیں کہ تو اس کام کو کر سکے۔ تیرے حواسِ مختل  
ہیں۔ تیر ادل سست و دیوانہ ہے تو عاجز و درماندہ ہے۔ تیرا جسم مردہ اور خواہش  
نفسانی اور تقاضاء بختری سے محروم ہے۔ تجھ میں طبیعت کا رجحاناتی نہیں ہے۔  
تیرے جسم کے گھر کا صحن گویا بے نور، بھیادیں ویران اور پھٹت پوسیدہ ہے تو حس  
و حرکت سے خالی ہے۔ تیرے کان گویا بھرے حالانکہ ان کو شتوار پیدا کیا گیا تھا۔  
تیری آنکھوں پر حجاب ہیں۔ یا تیری آنکھیں آشوب جسم کی وجہ سے کچھ دیکھ نہیں  
سکتیں۔ یا تجھے کچھ نظر نہیں آتا کہ تو شروع سے بصارت سے محروم ہے۔ تیرے  
ہونٹ گویا زخمی ہیں اور بات کرنے کے قابل نہیں۔ تیری زبان گونگی ہے اور تو  
ہکلا ہے۔ تیرے دانتوں میں سخت درد ہے اور شدید تکلیف کی وجہ سے بول نہیں  
سکتا۔ تیرے ہاتھ شل ہو چکے ہیں اور ان میں پکڑنے کی سکت نہیں۔ جیری  
ٹانگوں میں لرزش ہے۔ وہ زخمی ہیں اور تو قدم اٹھانے سے قاصر ہے۔ تیری قوت  
شہوانی زائل ہو چکی ہے اور اب تجھے اس کو پورا کرنے سے کوئی دلچسپی نہیں رہی۔  
تیرا پیٹ بھرا ہے۔ بھوک مٹ چکی ہے کھانے پینے کی ضرورت ہی نہیں۔  
تیرے عقل میں فتور ہے۔ تو مجنوط الحواس ہو چکا ہے اور گویا تیرا جسم ایک لاشہ  
ہے جو قبر میں رکھا جا چکا ہے۔

پس حکم الہی پر ہمہ تن گوش ہو جا۔ اسے پورا کرنے میں دیرنہ کر اور جس  
چیز سے وہ روک دے اس سے رک جا، احرار از کر، بیٹھ جا اور ہاتھ کھینچ لے۔ قضاۓ و  
قدر کے سامنے مردہ، فانی اور معدوم ہو جا۔

ان شرہتوں کو پی اس دوائے کو استعمال کر اور یہ غذا کھاتا کہ تو شفایا پائے۔  
گناہوں اور خواہشات کے امراض سے باذن اللہ تعالیٰ جائے۔

## اس کیلئے سبقت لے جانو والے سبقت لے جانے کی کوشش کریں

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اے بندہ نفس وہوا و اصلاحِ حق کی حالت کا دعاء نہ کر۔ تو بندہ حرص و حوا ہے اور وہ بندہ مولا۔ تو دنیا کا طالب اور وہ عقیبی کی بھلائی کے متلاشی۔ تیری نظر دنیا پر اور ان کے نظر ارض و سماء کے رب پر۔ تو خلق سے مانوس اور وہ حق تعالیٰ کی محبت کے گرفتہ۔ تیر ادول دنیا کی زیب و زینت میں اٹکا ہے اور ان کے دل عرش کے مالک کی محبت میں اسیر ہیں۔ تو ہر نظر آنے والی چیز کا نجیب اور وہ ہر چیز سے بے نیاز صرف جمال خداوندی کے مشاہدہ میں مشغول۔ اللہ تعالیٰ کے یہ بندے دونوں جہان میں کامیاب و کامران ہیں۔ تو دنیا کے لذائزو حظوظ کا قیدی ہے جبکہ اللہ کے یہ بندے خلق، حرص، ارادہ اور آرزو سے فانی ہیں۔ وہ بادشاہ حقیقی کے مقرب ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنے مطلوب یعنی اطاعت اور حمد و شنا کا اور اک بخش دیا۔ یہ اللہ کا فضل ہے جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے نوازتا ہے۔ انہوں نے اسے لازم پکڑا۔ اس پر اللہ کی توفیق سے موافقت اختیار کی۔

سو اطاعت خداوندی ان کی روح اور غزلنگئی اور یہ دنیا ان کے حق میں نعمت اور جزاً مُحْمَری۔ گویا یہی ان کی جنت الملوکی ہے کیونکہ ہر چیز میں وہ فعل خداوندی کو عیال دیکھتے ہیں جس نے اس دنیا کو تخلیق کیا اور وجود خلسا۔ یہی وہ اللہ تعالیٰ کے بندے ہیں جن کے صدقے زمین اور آسمان کو ثبات حاصل ہے۔ انہی کے طفیل مر نے والوں اور زندوں کو سکون و قرار نصیب ہے کیونکہ یہ لوگ زمین کے لوთاد ہیں جن کی وجہ سے زمین قائم ہے۔ ان میں سے ہر شخص ایک مضبوط پہلاکی مانند ہے۔ ان کے راستے میں نہ آور مزاحمت نہ کر کہ اس راہ میں وہ اپنے آباء اور ولاد کی بھی پرواہ نہیں کرتے۔ وہ زمین پر پھیلی اللہ تعالیٰ کی سب مخلوق سے بہتر لوگ ہیں ان پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے سلامتی اور برکتیں ہوں جب تک کہ آسمان اور زمین باقی ہیں۔

## خوف و رجاء ایمان کے گویاد و پر ہیں

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا : میں نے خواب دیکھا کہ مسجد جیسی کوئی جگہ ہے جس میں دنیا و مافحہ سے بے نیاز کچھ لوگ بیٹھے ہیں۔ میں نے سوچا اگر فلاں شخص یہاں ہوتا تو ان درویشوں کو آداب شریعت سکھاتا اور وعظ و تلقین کرتا۔ دیکھتے ہی دیکھتے یہ درویش میرے ارد گرد جمع ہو گئے۔ ایک بولا۔ عبد القادر! آپ خود کچھ کیوں نہیں فرمادیتے؟ میں نے کہا۔ اگر تم چاہو تو میں ہی کچھ بیان کر دیتا ہوں۔

پھر میں نے انہیں نصیحت کی اور کہا : جب تم دنیا سے لا تعلق ہو کر اللہ تعالیٰ کے ہو کر رہ گئے ہو تو پھر اپنی زبانوں سے لوگوں سے کسی چیز کے بارے مت پوچھو۔ اور جب تم زبان سے ترک سوال کر چکے ہو تو پھر اپنے دل کے ذریعے بھی سوال نہ کرو بلکہ دل کے ساتھ سوال زبان کے ساتھ سوال کرنے کی طرح ہے۔ جان لو کہ مخلوق کو سنوارنے اور بگاڑنے اور بلند و پست کرنے میں وہ ہر روز ایک نئی شان سے بھالی فرماتا ہے۔ بعض کو اعلیٰ علیین کے مرتبے پر فائز کرتا ہے اور بعض کو اسفل السافلین کی حد تک پست کر دیتا ہے۔

جنہیں وہ اعلیٰ علیین تک بلند کرتا ہے انہیں ہر وقت ذہر کا لگار ہتا ہے کہ کہیں وہ اسفل السافلین میں نہ دھکیل دیے جائیں اور ساتھ یہ امید بھی ہوتی ہے کہ اللہ کریم انہیں بلند مقام پر قائم و ثابت رکھے گا۔

اور جنہیں اللہ تعالیٰ اسفل السافلین کی حد تک پست فرمادیتا ہے انہیں یہ خوف بھی ہوتا ہے کہ کہیں ہمیشہ ہمیشہ کیلئے اسی پستی کے سزاوار نہ ٹھہرائے جائیں اور یہ امید بھی ہوتی ہے کہ ہو سکتا ہے اللہ کریم کرم فرمائے اور اپنے فضل و احسان سے اعلیٰ علیین کے مرتبے پر فائز کر دے۔ (یہ خواب دیکھنے کے بعد) میری آنکھ کھل گئی۔

## اللہ تعالیٰ پر توکل کا میانی کی دلیل ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا : تو اللہ تعالیٰ کی نعمتوں اور ان میں افروزی سے اس لیے محظوظ و محروم ہے کہ تو نے مخلوق اور اسباب و ذرائع پر بھروسہ کر لیا ہے۔ مخلوق اکل بالست (سنن کے طریقے کے مطابق کھانا) کیلئے حجاب ہے۔ جب تک تو مخلوق کے عطیات اور ان کی دادود ہش کا خوکر رہے گا ان کے آگے ہاتھ پھیلائے گا اور ان کے پاس چکر لگائے گا اللہ تعالیٰ کے فضل سے محروم رہے گا کیونکہ تو خلق کو اللہ کا شریک سمجھتا ہے۔ اسی لیے اس نے تجھے اکل بالست سے محرومی کی سزا دی ہے۔ اکل بالست سے مراد دنیا کی حلال چیزوں کو حلال طریقے سے حاصل کرنا ہے۔

پھر جب تو نے مخلوق پر بھروسہ کرنے والا اللہ تعالیٰ کے ساتھ انہیں شریک سمجھنے سے توبہ کی اور کسب کی طرف لوٹا تواب بھی اکل بالست کی نعمت سے محروم ہے کیونکہ تیرا بھروسہ کسب پر ہے اور تو اس سے آرام پاتا ہے اور اللہ کے فضل و کرم کو تو بھولا ہوا ہے۔ اس لیے تو مشرک ہے۔ ہاں یہ شرک خفیٰ ہے اور پہلے سے اس کی نوعیت مختلف ہے۔ اس پر بھی اللہ تعالیٰ تجھے سزا دے گا اور اپنے فضل سے محروم رکھے گا۔ اگر تو کسب پر بھروسہ کرنے سے توبہ کر لے اور درمیان سے شرک کو ختم کر دے اور کسب پر بھروسہ کرنے اور اپنی قوت و طاقت پر اعتماد کرنے کے جائے اللہ تعالیٰ کو رزاق یقین کرے اسی کو مسبب اور آسانیاں پیدا کرنے والا یقین کرے اور یہ خیال کرنے لگے کہ وہی ذات ہے جو کسب کی قوت اور ہر بھلائی کی توفیق سے نوازتی ہے۔ رزق اسی کے ہاتھ میں ہے بھی لوگوں کے سامنے دریوزہ گری کی سزا سے دوچار کر کے دیتا ہے۔ بھی محنت و مشقت

۱۔ نبی کریم ﷺ نے فرمایا : ”اس امت میں شرک رات کی تاریکی میں کالے اور اق پر چلنے والی کالی چیزوں کی آہٹ سے بھی زیادہ خفیٰ ہے“۔

میں بتا کر کے دیتا ہے۔ کبھی اپنی بارگاہ کا فقیر بنا دیتا ہے اور کبھی بغیر کسی واسطے کے مخفف اپنے فضل و کرم سے عطا کرتا ہے۔ تیرے اور اللہ تعالیٰ کے فضل و احسان کے درمیان کوئی حجاب نہیں رہے گا۔ وہ تجھے اپنے فضل و کرم سے نوازے گا۔ بے منت غیر تجھے عطا کرے گا۔ تیری ہر ضرورت تیری چاہت کے مطابق پوری کرے گا۔ تیرے ساتھ اس کا برتاؤ مشق و هربان طبیب کا ہو گا۔ جس طرح وہ اپنے مریض سے دوستہ انداز سے پیش آتا ہے۔ اس کی پوری دیکھ بھال کرتا ہے اللہ تعالیٰ تیری نعمد اشت فرمائے گا اور تجھے کسی کا محتاج نہیں بنائے گا۔ مساوا اللہ کے خیال سے تیرا دل پاک کر دے گا اور اپنے فضل و کرم سے تجھے خوش کر دے گا۔

جب تیرا دل ہر ارادے، ہر شھوت، ہر لذت، ہر مطلوب اور محظوظ سے پاک ہو جائے گا اور ارادہ خداوندی کے علاوہ اور کچھ اس میں باقی نہیں رہے گا تو اللہ تعالیٰ تیرے دل میں تیرے مقوم و مقدور کو حاصل کرنے کی طلب پیدا کر دے گا اور پھر تیری قسمت میں جو نعمتیں رب قدوس نے پہلے سے لکھ دی ہیں تجھے ضرورت کے وقت بآسانی میسر ہو گی اور پھر ان نعمتوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے شکر کی توفیق بھی ارزانی ہو گی۔ اور تجھے یہ یقین بھی حاصل ہو جائے گا کہ یہ سب اس کا کرم ہے۔ اسی کی دین ہے اور وہی تیرا رازق ہے۔

تب تو شکر جالائے گا۔ معرفت حق حاصل ہو گی اور علم سے نوازا جائے گا۔ یہ جاننے کے بعد تو خلق سے اور دور ہو گا۔ لوگوں سے بے نیاز ہو گا اور اللہ کے سواء سے باطن کو خالی کرے گا۔

پھر جب تیرا علم اور یقین قوی ہو جائیں گے۔ تجھے شرح صدر کی دولت مل جائے گی، تیرا دل منور ہو جائے گا، تجھے قرب کی نعمت مل جائے گی تجھے ایک خاص مقام مل جائے گا اور حفظ اسرار کی وجہ سے تیری الہیت اور امانت داری واضح ہو جائے گی تو قبل از وقت تجھے معلوم ہو جائے گا کہ میرا رزق مجھ تک پہنچنے والا ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالیٰ تیری عزت و توفیر میں اضافہ کرنا چاہتا ہے اور تجھ پر

اپنے فضل و احسان کو اور بڑھانا چاہتا ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔  
 وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدِيُونَ بِمَا مِنَّا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا  
 بَايِّنَاتِنَا يُوقِنُونَ (السجدہ: 24)

”اور ہم نے ہنیا ان میں سے بعض کو پیشوا، وہ رہبری کرتے  
 رہے ہمارے حکم سے جب تک وہ صابر ہے اور جب تک وہ  
 ہماری آئیوں پر پختہ یقین رکھتے تھے۔“

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبْلَنَا (العنکبوت: 69)  
 ”اور جو (بلند ہمت) مصروف جماد رہتے ہیں ہمیں راضی  
 کرنے کے لیے ہم ضرور دکھادیں گے انہیں اپنے راستے“  
 وَأَتَقُوا اللَّهُ وَيَعْلَمُكُمُ اللَّهُ (البقرہ: 282)

”اور ڈرا کرو اللہ سے اور سکھاتا ہے تمہیں اللہ (آداب  
 معاشرت)“

پھر تجھے امور تکویدیہ سونپ دیے جائیں گے۔ تو کائنات میں تصرف  
 کرے گا۔ اللہ تعالیٰ کا اذن واضح ہو گا۔ جس میں کوئی شک نہیں ہو گا۔ تجھے تکوین  
 کے اختیار میں ایسے واضح نشانات دیے جائیں گے جو چکتے سورج کی طرح ظاہر و  
 باہر ہونگے۔ تو کائنات میں لذیذ ترین کلام اور ہر جھوٹ، ہوا جس نفسانی سے اور  
 دساوس شیطانی سے پاک الہام کے ذریعے تصرف کرے گا اللہ تعالیٰ نے اپنی کسی  
 کتاب میں فرمایا: اے امن آدم میں اللہ ہوں۔ میرے سواء کوئی عبادت کے لا تک  
 نہیں۔ میں ایک چیز کو کہتا ہوں ہو جاتو وہ ہو جاتی ہے۔ میری اطاعت کر میں یہ  
 مقام دوں گا کہ جب تو کسی چیز کے بارے کہے گا ہو تو وہ ہو جائے گی۔

اور ایسے مجزات کئی انبیاء و اولیاء اور خواصان بارگاہ کے ہاتھوں صدور  
 ہوئے ہیں۔ علیہم الصلوٰۃ والسلام۔

## خلق سے خالق اور دنیا سے دنیا پیدا کرنے والے کی طرف سفر کر

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: جب تجھے وصول الی اللہ کی دولت مل گئی تو اللہ کی توفیق اور اس کے قریب کرنے سے تجھے قرب خداوندی کا مقام حاصل ہو گیا۔

وصول الی اللہ کا مطلب یہ ہے تو خلق سے، حرص و ہوا سے اور خواہش و ارادہ سے نکل جائے اور اللہ تعالیٰ کے فضل اور اس کے ارادہ کے ساتھ ثابت ہو جائے۔ بلکہ اس کے حکم، امر اور فعل کے ساتھ تجھے ثبات مل جائے۔ اس حالت کو فناعیا و وصول الی اللہ کہتے ہیں۔

وصول الی اللہ وہ عادی اور معقول وصول نہیں کہ ایک جسم دوسرے تک پہنچ گیا کیونکہ اللہ تعالیٰ کی توفیق شان ہے۔

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (الشوری: ۱۱)  
”نہیں ہے اس کی مانند کوئی چیز اور وہی سب کچھ سننے والا دیکھنے والا ہے“

اللہ تعالیٰ اس بات سے کہیں بلعد ہے کہ اس کی مخلوق کے مشابہ ٹھہر لیا جائے یا اس کی تخلیق کردہ اشیاء پر اسے قیاس کیا جائے۔

وصول الی اللہ اہل وصول کے نزدیک معروف چیز ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو خود اس کیفیت سے آگاہ فرمادیتا ہے۔ ہر ایک کا اس میں مقام جدا جدا ہے۔ اور کسی کو دوسرے کے ساتھ شریک نہیں کرتا۔ یہ اللہ اور اس کے رسولوں، نبیوں اور ولیوں کے درمیان راز ہے۔ جس کی حقیقت کو بیان نہیں کیا جا سکتا ہے۔ اور اس سے یا تو اللہ تعالیٰ آگاہ ہے یا اللہ تعالیٰ کے یہ محظوظ ہے۔ ایسا بھی ہوتا ہے کہ مرید کے راز سے شیخ بے گانہ ہوتا ہے اور شیخ اور اللہ تعالیٰ کے درمیان راز سے مرید بے گانہ ہوتا ہے۔ حالانکہ مرید سلوک میں شیخ کی حالت

کے دروازے کی چوکھت تک پہنچ پکا ہوتا ہے۔

پس جب مرید شیخ کی حالت کو پہنچ جاتا ہے تو اسے شیخ سے الگ کر لیا جاتا ہے اور اس کی روحانی کفالت سے واپس لے لیا جاتا ہے۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ اپنے بندے کو اپنے کرم و عنایت کی گود میں لے لیتا ہے اور دنیا سے ہ کلیہ لا تعلق ہو کر اللہ کامن جاتا ہے۔ گویا شیخ کی حقیقت اس دایہ کی تھی جو دوسال تک دودھ پلانے کافریضہ سر انعام دیتی ہے اور جب دوسال کا عرصہ بیت جاتا ہے تو اب پچ کو دودھ نہیں پلایا جاتا۔ اسی طرح اب نعلق کے ساتھ اس کا کوئی تعلق باقی نہیں رہا۔ اس لیے کہ حرص و حوالب زائل ہو چکی۔ اور شیخ کافریضہ خواہش وارادہ کو توڑنا تھا اب جبکہ خواہش وارادہ زائل ہو گئے تو کوئی کدوڑت اور نقص باقی نہیں رہا اس لیے شیخ کی ضرورت نہیں رہی۔

جب تو اصل حق ہو گیا جیسا ہم نے بیان کیا تو ماسو اللہ سے احتراز کر۔ بجز حق کے اور کوئی وجود نہ دیکھ۔ نہ نفع و نقصان میں نہ منع و عطا میں اور نہ ہی خوف درجاء میں۔ بلکہ خدائے عزوجل کو تقوی و مغفرت کا اہل یقین کرے۔ تیری نظر ہمیشہ اس کے فعل پر رہے لمحہ لمحہ اس کے حکم پر متوجہ رہ۔ ہمیشہ اس کی تابعداری کر اور دنیا اور آخرت میں سب سے کٹ کر اسی کا ہور ہے۔

دل خلقِ خدا کونہ دے۔ خلق کو اس طرح بے میں سمجھ جس طرح کر ایک آدمی جس کے ہاتھ ایک جلد، عظیم مملکت فرمازدا، سطوت کے مالک بادشاہ نے پیٹھے چیچھے باندھ دیے ہوں۔ اس شخص کے گلے میں قلادہ اور پاؤں میں بیڑی پڑی ہو۔ پھر اسے صنوبر کے ایک بڑے درخت کے ساتھ لٹکا دیا جائے جو ایک وسیع و عین نہ کرنے کے لکھا ہو۔ نہ سے منہ زور موجیں اٹھ رہی ہوں۔ پانی تیزی سے چل رہا ہو۔ بادشاہ اپنی کرسی پر بڑے تمکنت کے ساتھ بیٹھا ہو۔ اور کری بھی وہ کہ اس کی اوپر جائی آسمان تک پہنچتی ہو۔ بادشاہ عظیم ہو۔ مطلق العنان ہو۔ جو چاہے کرے جیسے چاہے تصرف کرے۔ اور بادشاہ کی کرسی کے

نژدیک ہر قسم کا اسلحہ تیر و کمان، نیزے، بھالے، تکواریں سب کچھ موجود ہو۔  
بادشاہ جس چیز سے چاہے اسے قتل کرے۔ جتنے تیر چاہے اس کے جسم پر  
بر سائے۔ کیا اس بادشاہ کو چھوڑ کر مصلوب شخص سے بہتری کی امید رکھنا، بادشاہ  
سے بے خوف ہو کر مصلوب سے ذرنا مناسب ہے؟ ہرگز ہرگز نہیں۔

خلوق سے لوگانا اور بادشاہ حقیقی کو چھوڑ دینا قرین داشمندی نہیں۔ کیا  
ایسے شخص کو پاگل، مجنون اور فاتر العقل نہیں کہا جائے گا۔

ہم بصیرت کے بعد انہیں پن سے وصول کے بعد دوری سے اللہ تعالیٰ  
کی پناہ چاہتے ہیں۔ اور دعا کرتے ہیں کہ مالک حقیقی! ہمیں قرب کے بعد دوری  
سے ہدایت کے بعد ضلالت و گمراہی سے اور ایمان کے بعد کفر سے محفوظ رکھ۔  
دنیا اس بڑی نمر کی مانند ہے جس کا ابھی ہم نے ذکر کیا ہے۔ روز بروز اضافہ  
کاپانی بڑھ رہا ہے۔ یعنی دنیا میں بنی آدم کی شہوات و لذات جن میں روز بروز اضافہ  
ہوتا جاتا ہے۔ نوع بوع اسلحہ سے مراد آلام و مصائب ہیں۔ اور اس کی قسمت میں  
کئی مسائل کا سامنا لکھا ہے جو نعمتیں اسے میسر ہیں وہ بھی آفات سے محفوظ نہیں۔  
یوں عقلمند کیلئے دنیا کی زندگی میں راحت و آرام کا کوئی سامان نہیں۔ عیش و عشرت  
تو در حقیقت آخرت کی چیز ہے۔ مگر اس کے حصول کے لیے ایقان کی دولت  
درکار ہے۔ صرف اہل ایمان ہی اخروی نعمتوں سے لطف اندوز ہوں گے۔ بنی  
کریم ﷺ نے فرمایا: لَاعِيشَ إِلَّا عِيشُ الْآخِرَةِ۔ آخرت کی راحت کے سواءے  
کوئی راحت نہیں۔ ایک اور حدیث ہے۔ لَأَرَاجِهَ لِلْمُؤْمِنِ دُونَ لِقَاءِ  
رَبِّهِ۔ مؤمن کے لیے اپنے رب کی ملاقات کے علاوہ کوئی چیز راحت نہیں۔ پھر

۱۔ خاری کی ایک حدیث کا قطعہ ہے۔ دیکھیے حدیث نمبر 3796۔ راوی حضرت انس بن  
مالک ہیں۔

۲۔ یہ حدیث مرفوع نہیں۔ امام احمد نے اسے "الزهد" میں ص ۱۹۶ پر ادایتم تھی سے  
انہوں نے عبد اللہ بن مسعود سے روایت کیا ہے۔ اس کی سند منقطع لگتی ہے۔

فرمایا۔ الَّذِيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ ۚ دِنِيَا مَوْتٌ مَنْ كَيْلَهُ زَنْدَانٌ اور کافر  
کیلے جنت ہے ”ایک حدیث میں فرمایا:

**الْتَّقِيُّ مُلْجَمٌ ۝** ”متقیٰ کے مذہ میں لگام ہوتی ہے“

ان احادیث اور واضح دلائل کے ہوتے ہوئے کوئی دنیا میں راحت و سکون کی زندگی کا دعویٰ کیسے کر سکتا ہے۔ ساری راحت تو مخلوق سے الگ ہونے اور اللہ کریم سے موافقت اور خود سپردگی میں ہے پس بندہ مَوْتٌ مَنْ تو دنیا سے نکل چکا۔ پس ایسی صورت میں اس دنیا کی نعمتیں رافت و رحمت لطف و کرم اور صدقہ و خیرات ہیں۔

**پیاروں کے لگائے ہوئے زخم تکلیف وہ نہیں ہوتے**

حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں: میں تمہیں یہ نصیحت کرتا ہوں کہ اپنی تکلیف کا شکوہ کسی سے نہیں کرنا۔ کوئی بھی ہو۔ درست ہو یاد نہ من۔ یہ تکلیف تیرے رب کی طرف سے ہے اس پر اسے الزام نہ دے۔ بلکہ بھلائی کا اظہار کر اور شکر جالا۔ بغیر نعمت کے جھوٹا شکر اس پر شکوہ سے بہتر ہے جو تو نے مصیبت کے آنے پر کیا ہے۔ کیونکہ یہ اس ذات کا شکوہ ہے جس نے پہلے تجھے بے شمار نعمتوں سے نوازا ہے۔

۱۔ صحیح مسلم کتاب الذهد کی پہلی حدیث ہے۔ راوی حضرت ابو ہریرہؓ ہیں۔ مفہوم یہ ہے کہ حضرت مَوْتٌ مَنْ دِنِيَا کی شہوات و لذات سے روک دیا گیا ہے اور سخت اطاعت کا اسے مکلف ہمدریا گیا ہے۔ مرنے کے بعد ہی اس کیلئے راحت اور اللہ تعالیٰ کی عطا کر دہ اور تیار کردہ بدی نعمتیں میں لیکن کافر کیلئے صرف اور صرف دنیا کی یہی نعمتیں ہیں۔ اور دنیا کی نعمتیں بہر حال قلیل اور غم و اندوہ سے خالی ہیں۔ جب کافر مرتا ہے تو دا کی عذاب اور بدی شقاوت کا سر اوار ٹھہرتا ہے۔

۲۔ اسے قرطبی نے ”الجامع لاحکام القرآن“ میں حجر ۱۶۱ لفظ فرمایا ہے۔ اور ”فیہ هدی للملحقین“ کی کی شرح میں فرمایا ہے کہ تقویٰ نعمت میں قلت کلام کو کہتے ہیں۔ اور اسی نہ کوہ حدیث سے استدلال کی فرمایا ہے۔ اور اس پر ”الفاظ زیادہ“ کیے ہیں۔ ”والمتقى فوق المؤمن والطائع“ تلقی سے مراد وہ شخص ہے جو عمل صالح کی وجہ سے گناہ سے پچتا ہے اور اس کی دعا صرف عذاب خداوندی سے چھپے کیلئے ہوتی ہے۔

رب قدوس کا ارشاد ہے۔

وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا (ابرٰاهیم: 34)

”اور اگر گناہ چاہو تو اللہ کی نعمتوں کو تو تم ان کا شمار نہیں کر سکتے“  
 اللہ تعالیٰ کی تم پر کتنی نوازشیں ہیں۔ اور تو ہے کہ انہیں جانتا ہی نہیں  
 ہے خلق سے لومت لگا۔ کسی فرد مخلوق سے مانوس نہ ہو۔ اپنی حالت سے کسی کو  
 مطلع نہ کر۔ بلکہ تیرالنس اللہ عزوجل سے ہو اور تجھے صرف اسی سے سکون ملے۔  
 تیراً گلہ و شکوہ صرف اسی کے سامنے ہو۔ دوسرا کوئی تجھے نظر بھی نہ آئے۔ کیونکہ  
 دوسرا کوئی نہ نفع دے سکتا ہے اور نہ نقصان۔ نہ کچھ دے سکتا ہے اور نہ چھین سکتا  
 ہے نہ کسی ذلت کا مالک ہے اور نہ عزت کا۔ نہ بلعد کر سکتا ہے اور نہ پست نہ کسی کے  
 ہاتھ میں فقر و افلاس ہے اور نہ دولت و غنی۔ نہ کوئی کسی کو حرکت دے سکتا ہے اور نہ  
 کسی متحرک کو ساکن کر سکتا ہے۔ سب چیزیں اللہ تعالیٰ کی پیدا کر دہ ہیں اور سب کی  
 باغ ڈور اس کے ہاتھ میں ہے۔ ہر چیز اسی کے لئے لور حکم سے جاری ہے اور ہر ایک  
 نے اس کے ہاتھ ایک مدت معینہ تک چلنا ہے۔ ہر چیز کا اس کے ہاں اندازہ مقرر  
 ہے۔ جو پہلے ہونا ہے وہ بعد میں اور جو بعد میں ہونا ہے وہ پہلے نہیں ہو سکتا۔

رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔

وَإِنْ يَمْسِكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ. وَإِنْ

يُرْدِكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادُ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ

عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (یونس: 107)

”اور اگر پہنچائے تجھے اللہ تعالیٰ کوئی تکلیف تو نہیں کوئی دور  
 کرنے والا سے بجز اس کے۔ لور اگر ارادہ فرمائے تیرے لیے کسی  
 بھلانی کا تو کوئی رد کرنے والا نہیں اس کے فضل کو۔ سر فراز فرماتا  
 ہے اپنے فضل و کرم سے جس کو چاہتا ہے اپنے بعدوں سے لور  
 وہی بہت مغفرت فرمانے والا ہمیشہ رحم کرنے والا ہے۔“

اگر تو نے شکوہ کیا حالانکہ تو خیر و عافیت سے ہے اور تیرے پاس اللہ کا دیا سب کچھ ہے مخفی اس لیے کہ اور نعمتوں عطا ہوں اور تو نے اللہ کے فضل و کرم سے آنکھیں موند لیں تو تو نے اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی ناقدری کی۔ خیر و عافیت کو حقیر خیال کما۔ اللہ تعالیٰ تجھ سے ناراض ہو گا اور تجھے ان نعمتوں سے محروم کر دے گا۔ سب کچھ چھین کر تیرے گلے اور شکوے کو حق ثابت کر دے گا۔ تو اور زیادہ مصیبتوں میں بمتلا ہو گا۔ اس کی عقوبت میں شدت آجائے گی۔ اپنی نظر سے تجھے گرا کر ذلیل و رسو اکر دے گا۔

شکوہ سے پوری طرح احتراز کر مکڑے مکڑے ہو جائے تیر اگوشت قینچیوں سے کاٹ دیا جائے پھر بھی شکوہ کی زبان نہ کھول۔ اپنے آپ کو (شکوہ و شکایت سے) دور رکھ اور خوفِ خدا کر۔ اللہ تعالیٰ سے ڈر۔ اس ذات سے حذر کر، چھوڑ دے چھوڑ دے۔ شکوے کی روشن کو چھوڑ دے۔ پرہیز کر پرہیز اگر مصائب صرف اس وجہ سے آتے ہیں کہ انسان اپنے رب کا شکوہ کرتا ہے۔ بھلا اس ارحم الrahim کا شکوہ بھی ہو سکتا ہے۔ وہ جو خیر الحاکمین، حليم اور رؤوف رحيم ہے اس کی شکایت میں زبان کھلے حاشا و کلا۔ وہ تو اپنے بندوں پر بذاتلف و کرم کرنے والا ہے کسی پر ظلم نہیں کرتا۔ وہ حليم و مشفق طبیب کی مانند اپنے بندوں سے محبت کرنے والا اور انہیں رحمت کی نظر سے دیکھنے والا ہے۔ کیا شفیق و مریان والد اور مریان اور حیم والدہ کو تھمت دی جا سکتی ہے۔ نبی کریم ﷺ نے فرمایا۔

اللَّهُ أَرْحَمُ بَعْدِهِ مِنَ الْوَالِدَةِ عَلَى وَلَدِهَا۔

ا۔ صحیح البخاری حدیث نمبر 5999۔ راوی عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ۔ فرماتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ کی خدمت اقدس میں ایک عورت نے

جب قیدیوں میں اپنے پچے کو پایا تو اسے انعامیا۔ اپنے بنی سے لگایا اور دودھ دیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا۔ تمہاری کیا رائے ہے۔ کیا یہ عورت اپنے پچے کو آگ میں پہنچنے گی۔ ہم نے عرض کی: نہیں جب تک اس کی قدرت ہو گی پچ کو آگ میں پہنچنے گی۔ آپ ﷺ نے فرمایا: جتنی یہ عورت اپنے پچے پر مریان ہے اللہ اس سے کہیں زیادہ اپنے بندوں پر مریان ہے میں اس تباہوں کے حدیث میں یہ اشارہ دیا گیا ہے کہ انسان تمام امور میں اللہ تعالیٰ سے تعلق رکھے۔ مخفیہ کو اپنی حاجت کیلئے اس کا قصد کرنا چاہیے جو اس پر زیادہ رحیم و مریان ہے۔

”اللہ تعالیٰ اپنے ہدے پر اس سے زیادہ مہربان ہے جتنی ماں  
اپنے پچھے پر مہربان ہوتی ہے“

حسن ادب سے کام لے۔ اے انسان مصیبت آئے اور صبر کا یار نہ ہو تو  
مکلف صبر کر۔ اگر رضاء و موافقت کی ہمت نہیں تو صبر سے کام لے۔ اگر فباء و  
نیستی حاصل نہیں تو موافقت کر۔ اگر مفقود کر دیا گیا ہے تو فنا اختیار کر۔ اے  
کبریت احمد! تو کمال ہے تو کمال پایا اور دیکھا جا رہا ہے؟

کیا تو نے اللہ تعالیٰ عزوجل کا یہ ارشاد گرامی نہیں سنایا:

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ، وَعَسَىٰ  
أَن تَكُرْهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا شَيْئًا  
وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ . وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ

(البقرہ: 216)

”فرض کیا گیا ہے تم پر جہاد اور وہ ناپسند ہے تمہیں۔ اور ہو سکتا  
ہے کہ تم ناپسند کرو کسی چیز کو حلال نہ وہ تمہارے لیے بہتر ہو اور  
ہو سکتا ہے کہ تم پسند کرو کسی چیز کو حلال نہ وہ تمہارے حق میں  
بری ہو اور (حقیقت حال) اللہ ہی جانتا ہے اور تم نہیں جانتے“

حقیقت اشیاء کا علم مخفی رکھا گیا ہے اور تجھے اس سے محبوب کر دیا گیا ہے  
سوئے ادنی نہ کر۔ کوئی چیز تجھے پسند ہے یا نہ پسند حکم خداوندی پر نظر رکھ۔ اگر تو  
تفوی کی حالت میں ہے جو کہ راہ سلوک کا پسلاند ہے تو مصیبت ہو یا نعمت شرع  
کی اتباع کر۔ اگر حالت ولایت میں ہے جو راہ سلوک میں دوسرا قدم اور تجھے میں  
اپنی خواہش باقی ہے تو امر اے کی اتباع کر اور اس سے تجاوز نہ کر۔ فعل خداوندی

۱۔ حرام و حلال میں شریعت کی بیرونی ضروری ہے لیکن مباحثات یعنی جن امور کے بارے شریعت  
میں کوئی حکم نہیں ان کے کرنے یا نہ کرنے میں امر باطنی کی اتباع ضروری ہے جو امام والقاء کی ایک  
صورت ہے۔ ولیاء کرام کو بد ریحہ امام جب تک مباحثات کے بازے کوئی حکم صادر نہیں ہوتا انتظار  
کرتے ہیں۔ بعض اوقات مباحث امور پر عمل بذریعہ امام ولیاء پر واجب ہو جاتا ہے (متراجم)

سے موافقت کر اور شیوه تسلیم و رضا اختیار کر۔ اگر بد لیت، غوشیت اور صدیقیت کی حالت میں ہے جو راہ سلوک کی انتہاء ہے تو فنا و محوجا۔  
لقدیر کے راستے سے ہٹ جا اور اس کی راہ میں نہ آ۔ خواہش نفسانی اور حرص و ہوا کو ختم کر دے اور شکوہ کی زبان پر مر لگادے۔

(حسب حالت) اگر تو نے ایسا کیا: (یعنی شریعت کی پابندی کی۔ امر باطن کی پابندی کی یا فنا کو اختیار کیا) تو اگر وہ خیر ہے تو اللہ تعالیٰ تجھے خوشنگوار زندگی دے گا اور لذت و سرور میں اضافہ فرمائے گا اور اگر وہ شر ہے تو اس میں اپنی اطاعت میں اللہ تعالیٰ تیری حفاظت فرمائے گا۔ تجھ سے ملامت دور کرے گا۔ مصیبت میں تجھ کو مغفور کر دے گا (یعنی تجھ پر یہ حالت طاری کر دے گا کہ تجھے مصیبت کا احساس بھی نہیں ہو گا) حتیٰ کہ اپنے وقت پر مصیبت میں جائے گی اور شر دور ہو جائے گا جس طرح رات گزرتی ہے تو دن کو چھوڑ کر چلی جاتی ہے اور موسم سرمایں سردی ختم ہوتی ہے تو گرمی آجائی ہے۔

یہ گرش لیل و نمار اور موسموں کی تبدیلی اہل علم کیلئے قدرت خداوندی کے دلائل ہیں ان سے نصیحت پکڑو۔ پھر انسان میں گناہ، خط اور جرم کا داعیہ ہے۔ اسی وجہ سے وہ اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کرتا ہے اور عصیا شعار ہو جاتا ہے لیکن یاد رکھ کر یہ کی بارگاہ میں تو صرف وہ حاضر ہو سکتا ہے جو ان گناہوں اور لغزشوں سے پاک ہو۔ اللہ تعالیٰ کے آستانہ کی چوکھت پر یوں صرف وہی دے سکتا ہے جو دعاوی کے میل پکھیل سے پاک ہو۔ جس طرح کہ بادشاہ کی ہمینش صرف وہ ہو سکتا ہے جو ہر قسم کی ناپاکی میل پکھیل اور گندگی سے پاک صاف ہو۔ یہ مصیبیتیں گناہوں کو منانے والی اور انسان کو پاک کرنے کا ایک ذریعہ، ہیں۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے۔

جمیٰ یوم کفارہ سنۃ!

”ایک دن کا خار سال بھر کے گناہوں کا کفارہ ہے“

وعدہ وفا کرو اور دیکھ تو کس ذات سے معابدہ کر چکا ہے!

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اگر تو ضعیف العقیدہ ہے اور تیرے یقین میں کمی ہے اور تو نے وعدہ کر رکھا ہے تو اسے پورا کرو اور وعدہ خلافی نہ کر کے کہیں تیرا یقین نہ ذمکر کا جائے اور ایمان رخصت ہو جائے۔ اور اگر تو صاحب یقین ہے اور تیرا عقیدہ مضبوط ہے تو پھر اللہ تعالیٰ کے تو اس خطاب کا مصدق ہے۔

إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ (یوسف: 54)

”آپ آج سے ہمارے ہاں بڑے محترم (اور) قابل اعتماد ہیں“

یہ خطاب تجھ سے برابر ہو گا اور تیرا شمار خاصان بارگاہ میں بلکہ خاص الخاص میں ہو گا۔ تیرا اپنانہ کوئی ارادہ رہے گا اور نہ مطلب کہ تو اس پر اترائے اور تیری نظروں میں نہ کوئی مقام ہو گا اور نہ منزل کہ جسے دیکھئے اور خوش ہو۔ پس تو مجھ تک بلند یوں کی طرف پر کشار ہے گا اور ٹوٹے ہوئے اس برتن کی طرح ہو جائے گا جس میں کوئی مائع نہیں ٹھہرتا۔ سو تیرے دل میں بھی کوئی ارادہ، کوئی خصلت اور دنیا و آخرت کی کسی چیز کا قصد نہیں ٹھہر سکے گا۔ تو ماسوال اللہ سے پاک ہو کر اللہ تعالیٰ کی رضا و حُشودی سے بہرہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی بھلائی یا برائی آئے گی تو تو اس فعل خداوندی سے لطف و سرور حاصل کرے گا۔

۱۔ اسے الفتی نے ”ذکرة الموضوعات“ میں ص 206 پر ذکر کیا ہے۔ اور کہا ہے کہ یہ ضعیف ہے۔ القضاۓ نے ”الصحاب“ ج ۷۱/۱ میں عبداللہ بن مسعود سے روایت کیا ہے۔ آپ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ حَظَ كُلِّ مُؤْمِنٍ مِّنَ النَّارِ وَ حَمْدٌ لِلّٰهِ يَكْفُرُ بِهِ مَنْ نَهَىٰ عَنِ الْحَدِيدِ خطایا سنۃ مجرمة۔ یہ حدیث بہت ضعیف ہے۔

ایسے میں تجھ سے ایک وعدہ کیا جائے گا اور جب اس وعدہ سے تجھے طمانتیت ہو گئی اور تجھ میں کسی قسم کا رادہ پائے جانے کی علامت پائی گئی تو تجھے اس سے اعلیٰ اور اشرف وعدہ کی طرف منتقل کیا جائے گا۔ پھر پسلے وعدہ کے عوض تجھے اس سے غنا حاصل ہو گی علوم و معارف کے دروازے تیرے لیے کھول دیے جائیں گے اور اس منتقلی میں جو حقائق، جو حکمتیں اور مصلحتیں پوشیدہ ہیں تجھے معلوم ہو جائیں گے۔

اور جب معارف و حقائق کے دروازے کھول دیے جائیں گے تو حفظ حال پھر حفظ مقام۔ اسرار میں تیری امانتداری کو بڑھادیا جائے گا۔ تجھے شرح صدر سے فصاحت لسان سے اور حکمت بالغہ سے پسلے سے بڑھ کر نواز اجائے گا۔ تجھ پر اللہ تعالیٰ اپنی محبت کا پرتوذالے گا۔ تو پوری مخلوق کا محبوب بن جائے گا۔ جن و انس اور ان کے علاوہ سب مخلوق دنیا و آخرت میں تیری محبت کا دم بھرنے والے ہوں گے۔ کیونکہ تحقق تعالیٰ کا محبوب بن جائے گا۔ اور خلق ساری حق کی تابع ہے۔ ان کی محبت حق تعالیٰ کی محبت میں داخل ہے جس طرح مخلوق کی دشمنی اللہ تعالیٰ کی دشمنی کا سبب ہے۔

جب تو اس مقام و مرتبے کو پائے گا کہ کسی چیز کی خواہش تیرے دل میں نہیں رہے گی تو اس وقت تیرے دل میں کسی چیز کا رادہ پیدا کر دیا جائے گا۔ پس جب اس چیز کی خواہش تیرے دل میں متحقق ہو گی تو اس چیز کو دور کر دیا جائے گا،

۱۔ حال ایک کیفیت ہے جو تبدیل ہوتی رہتی ہے۔ اور جب انسان حفظاً حال میں کوشش کرتا ہے تو یہ کیفیت مستقل ہو جاتی ہے اسی کو مقام کہتے ہیں۔ حال کے بعد مقام ہے اور ان کی حفاظت صرف بلد مقام لوگوں کا کام ہے۔ میں تیرے مقام کو بلد کر دیا جائے گا۔ حفظ ۲۔ جو اسرار انسان پر منکشف ہوتے ہیں ان پر پر وہ ظاناً ضروری اور مربداً ممکنی ہے ورنہ کشف وبال ہے۔ اسرار کی حفاظت ترقی کا موجب ہے۔ اس امانتداری میں اضافہ اللہ کی بہت بڑی عطا ہے۔ (مترجمہ)۔

وہ معدوم ہو جائے گی اور تجھے اس سے برگشتہ کر دیا جائے گا۔ یوں دنیا میں تجھے اس چیز سے محروم کر کے آخرت میں اس کا وہ معاوضہ دیا جائے گا جو قربتِ خداوندی میں تیرے اضافے کا سبب ہو گا اور اللہ جل و علا کے نزدیک جس کی بڑی قدرت و منزلت ہو گی۔ یعنی دنیا کی اس معمولی چیز کے عوض تجھے قربتِ خداوندی۔ جنتُ الفردوس اور جنتُ الملائی کی لبی نعمتیں دی جائیں گی جن سے تیری آنکھیں ٹھنڈی ہوں گی۔ اور اگر اس فانی دنیا میں جود کھوں کا گھر ہے تو اس چیز کو جس کی خواہش تیرے دل میں پیدا کر دی گئی ہے طلب نہیں کرے گا۔ اس کی تمنا اور آرزو نہیں کرے گا بلکہ تیرا مقصود دنیا میں بھی ذاتِ الہی ہو گا جو خالق، عدم سے وجود میں لانے والا۔ زمین کو بخھانے والا اور آسمان کو بلند کرنے والا ہے تو ہو سکتا ہے تجھے اس دنیا میں بھی اس کی مثل یا اس سے کم معاوضہ دے دیا جائے۔ مگر ضروری ہے کہ پہلے انسان دل شکستگی اختیار کرے۔ مطلوب و مراد اور خواہش سے منہ موڑے اور دل میں اس یقین کو راح کرے کہ اصل معاوضہ تو آخرت میں ملے گا (یعنی مشاہدہ جمالِ حق)۔

### ایمان نام ہے عزمیت اور یقین کا

نبی کریم ﷺ کی حدیث دعْ عَلَيْكَ إِلَى مَا لَأَ يُرِيكَ ۝  
”مشکوک و مشتبہ چیز کو چھوڑ کر غیر مشکوک و غیر مشتبہ چیز کو اختیار کر“ کے متعلق حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ فرماتے ہیں۔

۱۔ بھلائی اسی میں ہے کہ دنیاوی نعمتوں سے انسان کو کم سے کم دیا جائے۔ شیخ عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں کہ رعایت و کلایت حفظ اللہ مر بعد گان خاص و طالبان وجہ کریم را وصلح دید حال ایشان غالب آئیت کہ درواون فرود توکتر فی باشد۔ (شرح فتوح الغیب)

۲۔ مسنداً امام احمد۔ ج 3/153 عن انس بن مالک۔ سنن نسائی حدیث نمبر 5711۔ عن الحسن بن علی رضی اللہ عنہما حدیث صحیح ہے۔

جب مشتبہ اور غیر مشتبہ دونوں پہلو کسی چیز میں پائے جا رہے ہوں تو عزیت پر عمل کرنا چاہیے اور وہ پہلو اختیار کرنا چاہیے جس میں کسی قسم کا اشتباہ اور شک نہ ہو اور مشکوک اور مشتبہ پہلو کو ترک کر دینا چاہیے۔

اگر مشتبہ اور مشکوک چیز ایسی ہو جو دل میں کھٹکا پیدا نہ کرے جیسا کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا : الٰئِمْ حَوَّازُ الْقُلُوبِ لَ  
”گناہ دہ ہے جو دلوں میں کھلتا ہے“

تو بھی توقف کرے اور امر باطنی (الامام) کا انتظار کرے۔ اگر (بذریعہ الامام) حکم مل جائے تو اسے قبول کر لے اور اگر روک دیا جائے تو دسخش ہو جائے اور اس طرح کارویہ اختیار کرے کہ گویا کہ وہ چیز معدوم ہے اس کا دینا میں کوئی وجود ہی نہیں۔ پھر اپنے پروردگار کے دروازے پر واپس آجائے اسی کی بارگاہ سے رزق کا طالب ہو۔ اللہ کریم یادِ دہانی کی احتیاج نہیں رکھتا وہ تجھ سے یا کسی اور سے غافل نہیں۔ وہ تو کفار، منافقین اور اس کی رحمت سے اعراض کرنے والوں کو بھی کھلااتا ہے۔ بھلا بندہ مؤمن کو کیسے بھول سکتا ہے جو اس کی توحید کا اقرار کرتا ہے، اس کی اطاعت جا لاتا ہے اور رات دن اس کے حکم کی جا آوری میں کوشش رہتا ہے۔

اس حدیث پاک کا ایک اور مفہوم بھی ”مشتبہ کو چھوڑ دے اور غیر مشتبہ اختیار کر“ یعنی جو چیز لوگوں کے ہاتھ میں ہے اسے چھوڑ دے۔ اسے طلب نہ کر

۱۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت کردہ حدیث کا مکمل ہے جسے امام یہودی نے ”شعب“ میں بیان کیا ہے۔ دیکھیے حدیث نمبر 5434۔ حدیث کا اگلا حصہ یوں ہے۔ ”.....وَمَا مِنْ نَظَرَةٍ إِلَّا وَلِلشَّيْطَانِ فِيهَا مُطْعَمٌ۔ يَهُدِيْثُ لِلنَّبِيِّ مُسَعُودَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مِنْ مُوقَفٍ“۔ میں کہتا ہوں حواز القلوب سے مراد ایسے امور ہیں جو کسی چیز میں اثر پیدا کریں۔ جس طرح آواز اثر پیدا کرتی ہے۔ یعنی وہ چیز جو دل میں یہ اثر پیدا کر دے کہ انسان سوچنے لگے کہ یہ گناہ ہے یا ثواب اسی لیے جو چیز دل میں کھلتے اس سے احرار ازبیتر ہے۔

اور دل کو اس سے نہ لگا۔ مخلوق سے نہ کوئی امید و توقع والستہ کر اور نہ ہی ان سے اندیشہ رکھ اور اللہ عزوجل کے فضل و کرم کو قبول کر جس میں کوئی شک نہیں تو التجاکرے تو صرف ایک ہی ذات سے۔ امید رکھے تو صرف ایک سے۔ ذرے تو صرف ایک سے اور کوشش ہو تو بھی صرف ایک کیلئے یعنی وہ جو تیراب ہے۔ اسی کے ہاتھ میں بادشاہوں کی پیشانی کے بال ہیں۔ اسی کے دست قدرت میں مخلوق کے دل میں جو جسموں پر حکمرانی کرتے ہیں۔ مخلوق کے پاس جو کچھ ہے اسی کی ملکیت ہے۔ مخلوق، اس کی توقعات اور تمنائیں اور تجھے دینے میں ان کے ہاتھ کی حرکت اسی کے اذن، امر اور تحریک کی بدولت ہے۔ اور اگر کسی کا ہاتھ تیرے حضور کوئی چیز پیش کرنے سے رکتا ہے تو بھی اسی مالک کے روکے سے رکتا ہے۔ رب قدرس کا ارشاد ہے۔

وَأَسْأَلُوا اللَّهَ مِنْ فَضْلِهِ (النساء: 32)

”اوہ ما نگتر ہو اللہ تعالیٰ سے اس کے فضل (و کرم) کو۔“

إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا  
فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا اللَّهَ إِلَيْهِ  
تُرْجَعُونَ (العنکبوت: 17)

”یہیک جن کو تم پوچھتے ہو اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر وہ مالک نہیں تمہارے رزق کے۔ پس طلب کیا کرو اللہ تعالیٰ سے رزق کو اور اس کی عبادت کیا کرو اور اس کا شکردا کیا کرو۔ اسی کی طرف تم لوٹائے جاؤ گے۔“

وَإِذَا سَأَلْتُكَ عِبَادِيْ عَنِّيْ فَإِنِّيْ قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ  
الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ..... (البقرہ: 186)

”اوہ جب پوچھیں آپ سے (اے میرے جبیب!) میرے ہندے میرے متعلق تو (انہیں بتاؤ) میں (ان کے) بالکل

نزو دیک ہوں۔ قبول کرتا ہوں دعا کرنے والے کی دعا کو جب  
وہ دعا مانگتا ہے مجھ سے۔

أَذْعُونَيْ أَسْتَجِبْ لَكُمْ (المومن: 60)  
”مجھے پکارو میں تمہاری دعا قبول کروں گا“

إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتَّيْنُ . (الذاريات: 58)  
”بلا شبه اللہ تعالیٰ ہی (سب کو) روزی دینے والا، قوت والا  
(اور) زور والا ہے“

إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ (آل عمران: 37)  
”یعنی اللہ تعالیٰ روق دیتا ہے جسے چاہتا ہے بے حساب“

### عقیدہ جبر شیطانی و سوسہ ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاہ نے فرمایا:  
خواب میں میں کیا دیکھتا ہوں کہ انسانوں کا ایک جم غیرہ ہے۔ اپنے قریب میں  
شیطان لعین کو دیکھتا ہوں۔ فوراً اسے قتل کرنے کا ارادہ کرتا ہوں۔ وہ لعین مجھ  
سے مخاطب ہوتا ہے اور کہتا ہے آپ مجھے کیوں قتل کرتے ہیں۔ آخر میرا گناہ کیا  
ہے۔ میرے مقدار میں اگر برائی تھی تو میں نیکی کیسے کر سکتا تھا۔ اگر میری قسم  
میں نیکی کرنا لکھا ہوتا تو میں قسمت کو تبدیل کر کے برائی تو نہیں کر سکتا تھا۔  
میرے ہاتھ میں کیا تھا کہ مجھے سزا کا حکم نہادیا گیا۔

اس لعین کی صورت ختنوں جیسی تھی۔ چہرہ لمبورٹ، ناک پتلی اور بھی،  
ٹھوڑی پر تھوڑے سے بال اور شکل صورت نادم سی اور حقیری تھی۔ اس کی گفتگو  
میں کمال نرمی تھی۔ شیطان یہ گفتگو کر کے ندامت اور خوف کی بنسا۔ یہ  
خواب گیارہ ذی الحجه 561ھ کی رات کا ہے۔

## ابتلاء و آزمائش بقدر مقام و مرتبہ ہوتی ہے

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا: بَنَدَهُ مَوْسُوْنَ بِقَدْرِ إِيمَانٍ وَ لِيَقِينٍ آزماں جاتا ہے۔ جس قدر اس کا ایمان را خ اور یقین کامل ہو گا اسی قدر اس پر مصیبت اور آزمائش آئے گی۔

رسول کی آزمائش نبی کی آزمائش سے زیادہ ہوتی ہے کیونکہ رسول ایمان اور یقین کے جس مرتبہ پر فائز ہوتا ہے اس پر نبی فائز نہیں ہوتا۔ اسی طرح نبی کی مصیبت بدلال کے مقابلے میں سخت ہوتی ہے اور بدلال کی مصیبت اولیاء کی مصیبت کی نسبت زیادہ ہوتی ہے۔ ہر ایک کو ایمان و یقین کے مطابق ابتلاء و آزمائش کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔

اس پر نبی کریم ﷺ کی یہ حدیث دلیل ہے۔

**رَأَتَا مُعَاشِرَ الْأَنْبِيَاءَ أَشَدَّ النَّاسَ بَلَاءً ثُمَّ الْأَمْثَلُ فَالْأَمْثَلُ**

”هم گروہ انبیاء سب لوگوں سے زیادہ مصیبت کا سامنا کرتے ہیں۔ پھر اسی طرح درجہ درجہ آزمائش کم ہوتی جاتی ہے“

اللہ تعالیٰ اپنے ان بندوں کو آزماتا رہتا ہے تاکہ وہ ہر وقت بارگاہ ایزدی میں حاضر باش رہیں اور ایک لمحے کیلئے اس سے غافل نہ ہوں۔ ابتلاء و آزمائش زحمت نہیں بلکہ رحمت ہے۔ اس سے مطلوب اپنے دوستوں کو اپنا اور صرف اپنا بناتا ہے۔ یہ لوگ اللہ تعالیٰ کے محبوب ہوتے ہیں۔ انہیں اللہ کریم سے محبت ہے

اب ترمذی ”جامع الصحیح“ نمبر حدیث 2398 راوی سعد بن ابی و قاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ! وہ کون لوگ ہیں جنہیں سب سے زیادہ آزمائش کا سامنا کرنا پڑتا ہے تو آپ ﷺ نے فرمایا۔ انبیاء اور پھر درجہ درجہ دوسرے لوگ۔ آدمی اپنے دین کے مطابق آزمایا جاتا ہے۔ اگر دیداری میں مضبوط ہو تو یہ آزمائش سے واسطہ پڑتا ہے۔ اگر دینی لحاظ سے کمزور ہو تو اسے اسی کے مطابق آزمایا جاتا ہے۔ انسان پر ہمیشہ مصیبتوں آتی رہتی ہیں حتیٰ کہ وہ زمین پر اس حال میں چلتا ہے کہ اس کے ذمہ کوئی گناہ نہیں ہوتا۔ حدیث حسن صحیح ہے۔

اور رب کریم اپنے ان محبوبوں کے دور ہونے کو پسند نہیں کرتا۔ اہتماء و آزمائش ان کے پاؤں کی گویا زنجیر ہے جو انہیں غیر کی طرف جانے سے روکتی ہے اور کسی اور کی محبت اور خیال سے محفوظ رکھتی ہے۔

نزوں بلا جب ان کے حق میں دوام اختیار کرتی ہے تو ان کی خواہشات نفسانی زائل ہو جاتی ہیں اور ان کے نفس کی سرکشی ثبوت جاتی ہے۔ اس طرح ان کے سامنے حق اور باطل واضح ہو جاتے ہیں۔ سب شهوات نفسانی، ارادے اور لذات دراہات کی طرف میلان ختم ہو جاتا ہے۔ دنیا میں نفس جس کی طرف مائل ہوتا ہے مصیبت کی وجہ سے یہ میلان بالکل ناپید ہو جاتا ہے اور وعدہ حق سکون و طمانیت حاصل ہو جاتی ہے۔ انسان میں اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے سامنے سر تسلیم کرنے اور اس کی اطاعت پر قناعت کرنے اور مصیبت پر صبر کرنے کی اہلیت پیدا ہو جاتی ہے۔ پس وہ مخلوق سے دل و انبیگی سے محفوظ ہو جاتا ہے اور اس کے عزم و یقین میں اضافہ ہو جاتا ہے۔ اس کا اثر اس کے پورے جسم پر ظاہر ہوتا ہے۔ کیونکہ بلاء و مصیبت قلب و یقین کو پختہ کرتی ہے۔ ایمان و صبر کو نیبات بخشستی ہے۔ نفس وہ واکی سرکشی ختم کرتی ہے۔ کیونکہ دل کو جب تکلیف پختہ ہے اور انسان اس پر صبر کرتا ہے اور فضل خداوندی کے آگے سر جھکاد دیتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس سے راضی ہو جاتا ہے۔ اور اسے شکر کی توفیق عطا کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی مدد سے اس کی نعمتوں اور اس کے ایمان میں اضافہ ہو جاتا ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

**لَئِنْ شَكَرُهُمْ لَازِيْدَنَّكُمْ (ابراهیم: 7)**

”اگر تم پہلے احسانات پر شکر ادا کرو تو میں مزید اضافہ کر دوں گا“

جب نفس میں تحریک ہوتی ہے اور وہ دل سے شہوت و لذت کا تقاضا کرتا ہے۔ اگر دل اللہ تعالیٰ کے اذن اور امر کے بغیر اس کی بات مان جاتا ہے اور اس کی خواہش پوری کر دیتا ہے۔ اور اس طرح اللہ تعالیٰ سے غالب ہو کر اور نفس

کی بات مان کر شرک و معصیت کا ارتکاب کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو ذلیل و رسوا کر دیتا ہے مصائب و آلام اور دکھوں اور بیماریوں میں اس کو بیتلہ کر دیتا ہے۔ دنیا کے ہاتھوں ذلیل ہوتا ہے اور اس طرح نفس اور دل دونوں اس تکلیف سے حصہ پاتے ہیں۔ اگر دل نفس کی خواہشات کو پورانہ کرے جب تک کہ انہیاً و مرسلین کو بذریعہ و حی صریح اور اولیاء بذریعہ الہام اذن نہ مل جائے وہ نفس کے تقاضا کو پورا نہ کریں اور اللہ تعالیٰ کی منع و عطا کا خیال رکھیں تو اللہ تعالیٰ ان پر اپنی رحمتوں اور برکتوں کی بارش فرماتا ہے۔ انہیں عافیت، رحمت اور علم و معرفت سے نوازتا ہے۔ قرب و غنی کی دولت سے فیض یاب کرنے کے ساتھ ساتھ آفات سے سلا منتی اور دشمنوں کے مقابلے میں مدد و نصرت عطا کرتا ہے۔

اس نصیحت کو یاد رکھیے اور دل میں جگہ دیے۔ نفس و خواہش کی پیروی کر کے مصیبت میں نہ پڑیے۔ بلکہ اپنے پروردگار کے اذن اور امر باطنی کا انتظار کیجئے۔ اس طرح دنیا و عقبی میں آفات سے محفوظ و مامون رہے گا۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔

اس کا قلیل کثیر، سختی فیض اور محروم کرنا عطا ہے

حضرت شیخ عبدالقدیر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا:

تحوڑے سے رزق کو کافی خیال کر قناعت کر حتیٰ کہ نوشیٰ لقدر اپنی مدت کو پہنچے۔ پھر (خود خود) پہلی سے بیہتر اور بلند تر کی طرف تجھے منتقل کیا جائے گا۔ اور اللہ تعالیٰ کی عطا پر خوش و خرم ہو گا۔ مبارک باد پائے گا۔ اور محفوظ مامون رہے گا۔ نہ دنیا کا کوئی غم ہو گا اور نہ آخرت کا خوف۔ نہ عاقبت خراب ہو گی اور نہ حدود خداوندی سے تجاوز کامر تک ہو گا۔ پھر اس سے بھی آگے کی منزل کی طرف ترقی پائے گا جو پہلی منزل سے کہیں زیادہ آنکھوں کی ٹھنڈک اور راحت کا باعث ہو گی۔

یقین رکھ کر ترک طلب سے تیری قسمت میں لکھی ہوئی روزی بند نہیں ہو گی۔ اور نہ ہی حرص وہ ہو اور محنت و کوشش سے جو مقدر میں نہیں تیرے

ہاتھ آسکے گی صبر کر اپنی حالت پر قناعت کر اور اللہ تعالیٰ نے جو دیا ہے اسی پر خوش ہو جا۔ اپنے آپ کوئی چیز مت لے اور اپنے ارادے اور خواہش سے کسی کو کچھ مت دے۔ صبر کر حتیٰ کہ تجھے حکم مل جائے۔ اپنے ارادے سے نہ حرکت کر اور نہ آرام کر دو نہ شومی اختیار سے مصیبت میں بنتا ہو گا۔ کیونکہ اپنے اختیار اور ارادے سے کوئی کام کرنا شرک ہے اور مشرک سے کبھی غفلت نہیں بدلتی جاتی۔

رب قدوس کا ارشاد ہے۔

**وَكَذَلِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا (الانعام: 129)**

”اور یوں نہیں ہم مسلط کرتے ہیں بعض ظالموں کو بعض پر“

کیونکہ تو ایک ایسے بادشاہ کے گھر میں ہے۔ جس کی شان بلند ہے، قوت بے انداز اور لشکر بے شمار ہے۔ وہ جو چاہتا ہے ہوتا ہے۔ جو حکم دیتا ہے اس پر عمل ہوتا ہے۔ اس کے ملک کو زوال نہیں۔ اس کی بادشاہی دائمی ہے۔ علم بے انداز ہے۔ حکمت دائمی لامتناہی ہے۔ اس کا ہر فیصلہ عدل پر مبنی۔ اس سے زمین و آسمان کا ایک ذرہ بھی پوشیدہ نہیں اور کسی ستم گر کا ستم اس سے تجاوز نہیں کر سکتا۔ (اے انسان!) تو سب سے بڑا ظالم اور سب سے بڑا مجرم ہے کیونکہ تو اپنے تصرف و اختیار کے ذریعے شرک کا مر تکب ہوا ہے اور خواہش نفسانی پر عمل کر کے تو نے مخلوق کو اللہ تعالیٰ کا شریک بنا دیا ہے۔

رب قدوس کا ارشاد ہے۔

**لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشَّرِيكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ (لقمان: 13)**

”کسی کو اللہ کا شریک نہ ہوتا۔ یقیناً شرک ظلم عظیم ہے“

**إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشَاءُ (انسٰء: 166)**

پیشک اللہ تعالیٰ نہیں ہوتا اس ( Germ عظیم) کو کہ شریک مُہرایا جائے اس کے ساتھ اور بخش دیتا ہے اس کے سوا جتنے

جرائم ہوں جس کے لیے چاہتا ہے۔“

شرک سے پوری طرح احتیاط کرو اور اس کے قریب تک مت جا۔ اپنی حرکات و سکنات، لیل و نہار، خلوت و جلوت میں شرک سے اجتناب کر۔ ہر طرح کی نافرمانی سے احتراز کر۔ نہ ظاہری اعضاء سے معصیت کا ارتکاب ہو اور نہ باطن سے۔ ظاہر و مخفی ہر گناہ کو چھوڑ دے۔ اللہ تعالیٰ سے مخالفت کر کے اس سے بھاگنے کی کوشش نہ کرو ( قادر مطلق) تجھے بھاگنے نہیں دے گا۔ اس کے فیصلوں میں اس سے جھگڑا نہ کرو رہنا وہ تجھے ریزہ ریزہ کر دے گا۔ اس کے فیصلوں میں اسے الزام نہ دے درنہ تجھے رسواہ کر دے گا۔ اس سے غافل نہ ہو درنہ تجھے غفلت کی سزا دے گا۔ اس کے گھر میں رہتے ہوئے اپنی قدرت و طاقت کا مظاہرہ نہ کرو رہنا وہ بادشاہ حقیقی تجھے نیست و نابود کر دے گا۔ اس کے دین میں اپنی خواہش سے کوئی بات نہ کرو رہنا تجھے وہ ہلاک کر دے گا۔ تیرے دل کو تاریک ہنادے گا۔ تیرے ایمان اور معرفت کو سلب کر لے گا اور تجھ پر شیطان اور نفس، حرص شہوات کو مسلط کر دے گا۔ تیرے اہل دعیاں، پڑوسیوں، دوستوں، ہمیشہوں اور تمام خلوق کو تیرے لیے جری ہنادے گا حتیٰ تیرے گھر کے محو، سانپ جنات اور دوسرے موزی جانور بھی تجھ پر مسلط ہو جائیں گے۔ دنیا میں تیری زندگی تجھ پر یو جھمن جائے گی اور آخرت میں عذاب کی مدت طویل ہو جائے گی۔

اس کی چوکھٹ کونہ چھوڑ جس کا دروازہ بند نہیں ہوتا

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کی نافرمانی سے چاہی اور صرف اس کی دریوڑہ گری کر۔ اپنی ساری طاقت ساری کوشش اس کی فرمانبرداری میں خرچ کر دے۔ اس طرح اس کی بندگی کر کہ تیری آنکھیں اشک بار ہوں۔ تجھ پر خنسوع و خشوוע کی کیفیت طاری ہو۔ اعضاء سے اظہار بندگی اور درویشی عیاں ہو۔ نگاہ جھکی ہو اور مخلوق سے نظریں ہٹائے

حرص و ہوا کو ترک کیے۔ اعراض دنیا و آخرت سے دست کشی کرتے ہوئے مخفف اپنے رب کی عبادت میں مشغول ہو۔ نہ تجھے منازل عالیہ اور مقامات بلند کی طلب ہو اور نہ کسی اور منصب کی خواہش۔ اس لیے کہ تو اس کا بندہ ہے۔ اور بندہ خود اور اس کے پاس جو کچھ ہے وہ اس کے آقا کا ہے۔ بندہ کسی چیز پر حق نہیں رکھتا۔

آداب خداوندی جالائیے اور اپنے آقا کو الزام نہ دستھینے۔ ہر چیز کا اس کے ہاں اندازہ مقرر ہے۔ جو مقدم ہے وہ موخر نہیں ہو سکتا ہے اور جو موخر ہے وہ مقدم نہیں ہو سکتا۔ تیری قسمت کا نوشتہ اپنے مقررہ وقت پر تجھے بہر حال ملے گا۔ چاہے تو اسے لے یا اس کے لینے سے انکار کرے۔ جو چیز عنقریب تجھے ملنے والی ہے اس کے حصول کیلئے حرص و لالچ کو دل میں جگہ نہ دے اور جو چیزیں تیرے پاس نہیں اور نہ ان کا ملنا تیرے مقدر میں ہے اس کی طلب میں سرگردان نہ ہو اور اپنی محنت ضائع نہ کر۔ کیونکہ جو تیرے پاس نہیں یا تو تیر امقدار ہو گی یا دوسرے کایا پھر کسی کی تقدیر میں نہیں ہو گی۔ اگر اس کا ملنا تیرے مقدر میں ہے تو تجھے مل کر رہے گی۔ گویا تو اس کی طرف اور وہ تیری طرف بڑھ رہی ہے۔ عنقریب تیر امقدار تجھے مل جائے گا۔ اور اگر وہ تیری قسمت میں ہی نہیں تو تجھے کسی صورت نہیں ملے گی۔ پس ایسی چیز کیلئے مارا مارا کیوں پھرتا ہے۔

ان گھریوں کو غیمت جان اور اپنے رب کی اطاعت میں حسِ ادب کے ساتھ مشغول ہو جا۔ سرنہ اٹھا لور گردن دائیں بائیں نہ پھیر۔ رب قدوس کا لار شاد ہے۔

وَلَا تَمْدُنَ عَيْنِيكَ إِلَىٰ مَامْتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ  
الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتَنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ

(اط: 131)

”اور مشتاق نگاہوں سے نہ دیکھیے ان چیزوں کی طرف جن سے ہم نے لطف اندوز کیا ہے کافروں کے چند گروہوں کو۔ یہ مخفف زیب و زینت ہیں دنیوی زندگی کی (اور انہیں اس

لیے دی ہیں) تاکہ ہم آزمائیں ان سے۔ اور آپ کے رب کی عطا بہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے“

اللہ کریم نے تجھے روک دیا ہے کہ اس ذات کے علاوہ اور کسی کی طرف تیری توجہ مبذول نہ ہو جس نے تجھے یہ سب نعمتیں عطا فرمائیں۔ اپنی اطاعت کی توفیق خوشی اور فضل و کرم سے نواز۔ اور بتایا کہ خبُرِ دار! اللہ کے علاوہ سب کچھ آزمائش اور امتحان ہے۔ اپنی قسمت کے لکھے پر راضی رہنا بہتر ہے۔ یہی ہمیشہ رہنے والا، بڑھنے والا، اور تیرے لیے مناسب اور موزوں ہے۔

اطاعت خداوندی ہی تیری عادت اور مرکزوں محو رہونا چاہیے۔ بس تیرا شعار، عادات و اطوار مطلوب و مقصود، تمباو آرزو اللہ کی خوشنودی اور اللہ کی عبادت گزاری قرار پائے۔ اس سے ہر مراد برآئے گی اور تو جس مقام پر فائز ہونا چاہیے گا فائز ہو گا ہر بھلائی تک پہنچ کا یہی زینہ ہے۔ ہر نعمت ہر خوشی اور ہر گرانمایہ چیز کے حصول کا یہی راستہ ہے۔  
رب قدوس کا ارشاد ہے۔

فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفَى لَهُمْ مِنْ فُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا  
كَانُوا يَعْمَلُونَ (السجدہ: 17)

”پس نہیں جانتا کوئی شخص جو (نعمتیں) چھپا کر رکھی گئی ہیں ان کے لیے جن سے آنکھیں ٹھنڈی ہو گئی۔ یہ صلہ ہے ان (اعمال حسنہ) کا جو وہ کیا کرتے تھے“

ارکان خمسہ (کلمہ، نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ) پر عمل پیرا ہونے اور تمام گناہوں سے بچنے سے بڑا اور عند اللہ محبوب اور کوئی دوسرا عمل نہیں۔ یہی سب سے بڑے شرف و کرامت کے حامل اعمال ہیں یہی اللہ تعالیٰ کی رضا کا سب سے اہم ذریعہ ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ کو ایسے کام کرنے کی توفیق دے جو اسے پسند ہیں اور جن سے وہ خوش ہوتا ہے۔

## محبتِ خداوندی سب سے بڑی نعمت ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضانہ نے فرمایا: اے خالی ہاتھ دنیا و انبائے دنیا کا ٹھکر لیا ہوا لے نام و نشان بھوکا، پیاسا انسان اے وہ کہ نہ جس کے جسم پر کپڑے ہیں اور نہ سرچھپانے کے لیے چھت میسر ہے۔ تشنہ جگر، ہر دروازے سے دھنکار ہوا۔ حضرت دیاس کامارا، شکستہ دل! یہ نہ کہنا کہ مجھے اللہ نے محتاج بنا دیا۔ دنیا کی نعمتوں کی بساط کو مجھ سے پیٹ دیا۔ مجھے لوگوں کی ٹھوکروں میں بھلایا مجھے بھیر دیا اور میری پر انگدگی کو جمع نہیں کیا۔ مجھے دنیا اتنی بھی نہیں دی کہ کفایت کرے۔ مخلوق میں اور دوستوں میں میرے ذکر کو بلند نہیں کیا۔ دوسروں پر اپنی رحمتوں کی باداش کی۔ وہ صبح و شام ان سے لطف اندوڑ ہو رہے ہیں۔ انہیں مجھ پر اور میرے اہل دیار پر فضیلت دی۔ حالانکہ ہم دونوں مسلم، دونوں مؤمن ہیں۔ دونوں ایک ہی باپ آدم اور حواء کی اولاد ہیں۔ آپ علیہ السلام جو خیر الاتام تھے ہم دونوں کی رگوں میں اسی ایک باب کا خون دوڑ رہا ہے۔

ہاں ہاں! یہ سب حقیقت ہے۔ تو تجھی دست و نقیر ہے اور دوسرا مالدار اور ہم جنسوں میں عزت دار ہے۔ یہ سب اس لیے ہے کہ تیری سرشت میں حریت ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی رحمت کی بادش رضا، یقین، موافقت اور علم کی صورت میں موسلا دھار تجھ پر برس رہی ہے۔ ایمان و توحید کے انوار تجھ پر برس رہے ہیں۔ تیرے ایمان کا درخت، تیرے دل کی زمین میں اس کی پیوں تکی اور اس کا نیجہ ثابت و قائم ہیں۔ ایمان کا یہ درخت شاداب بھی ہے اور پھلدار بھی اس کا سایہ راحت خیش اور شاخیں بلند ہیں۔ اور ایمان کا یہ درخت روز بروز بڑھ رہا ہے اور نشوونما پار ہا ہے۔ اُنے نہ کھاد کی ضرورت ہے اور نہ ہی کسی دوسرے کوڑے اور گوبکی۔ اس کی نموان چیزوں سے نہیں ہو سکتی۔ اللہ تعالیٰ نے تجھے دنیا میں محروم رکھا۔ لیکن دار بقا کی نعمتیں عطا کر دیں۔ (نہ صرف عطا کیں) بلکہ تجھے ان کا مالک بنا دیا۔ اور

تجھے وہ کچھ دیا کہ نہ کسی آنکھ نے دیکھانہ کسی کان نے سنا اور نہ ہی کسی انسان کے دل میں ان کا خیال تک گزرا۔  
رب قدوس کا ارشاد ہے۔

فَلَا تَعْلُمُ نَفْسٌ مَا أَخْفَى لَهُمْ مِنْ فُرَّةٍ أَغْيْنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (السجدہ: 17)

”پس نہیں جانتا کوئی شخص جو (نعمتیں) چھپا کر رکھی گئی ہیں ان کے لیے جن سے آنکھیں مٹھنڈی ہو گئی، یہ صدھ ہے ان (اموال حسنہ) کا جو وہ کیا کرتے تھے“

یعنی دنیا میں انسوں نے جو نیک اعمال کیے۔ احکام جالائے، ترک مناہی پر صبر کیا، قضاۓ و قدر کے سامنے سر جھکایا اور تمام امور میں ( فعل خداوندی کی) موافقت کی۔ انہیں ان کا پورا پورا اجر ملے گا۔

لیکن وہ جسے دنیا کی یہ فانی نعمتیں دی گئیں۔ وہ ان سے لطف اندوڑ ہوا ان کا مالک ہاڑا اور اللہ تعالیٰ نے اسے خوب نواز تو وہ صرف اس لیے کہ اس کے ایمان کا محل یعنی دل کی زمین شور دالی اور پتھری لی ہے۔ اس میں نہ تو پانی ٹھہر سکتا ہے اور نہ درخت آگ سکتے ہیں۔ نہ اس میں کھبٹی بلاڑی ممکن ہے اور نہ میووں کے حصول کی کوئی امید۔ اسی لیے اس زمین پر کوڑا کر کث ڈال دیا جو نباتات و اشجار کی نشوونما کے کام آتا ہے۔ اور کوڑا کر کث دنیا اور اس کا ایندھن ہے۔ اس کوڑے کر کث اور کھاد کو اس شور یہ دہ اور پتھری لی زمین میں ڈالنے کا مقصد یہ ہے کہ ایمان کا درخت اگر اگے تو وہ زمین کے ناکارہ ہونے کی وجہ سے مر جانہ جائے۔ اگر اس زمین میں گندگی نہ ڈالی جائے تو نباتات اور درخت خشک اور پھل ختم ہو جائیں۔ اور پورا علاقہ ہیلان بن جائے۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ چاہتا ہے کہ یہ علاقہ بھی آبادر ہے۔

مالدار کے ایمان کا درخت مضبوط نہیں ہوتا۔ اس کی جڑ کو اس شور یہ دہ زمین میں پیوں تنگی حاصل نہیں ہوتی۔ اور اے فقیر جو چیز تیرے شجر ایمان میں ہے

وہ اس سے خالی ہے۔ اس کے ایمان کی خوراک اور بقاء صرف دنیا کی دولت اور نعمتوں سے ممکن ہے۔ اگر یہ دولت دنیا اس کمزور درخت کو میسر نہ ہو تو وہ بالکل خشک ہو جائے اور وہ کفر والخاد کی روشن اختیار کرے اور منافقین، مرتدین اور کافروں کے ساتھ مل جائے۔ ہاں اگر اللہ تعالیٰ اپنے اس غنی بندے کی صبر، رضا، یقین کے لشکر سے مدد کرے اور اسے علم و معرفت کی توفیق دے تو اس کا ایمان مضبوط ہو جائے گا اور پھر اسے دنیا کے مال و دولت کے القطاع و محرومی سے کچھ فرق نہیں پڑے گا۔

### دل وہ گھر ہے جس میں دو نہیں سما سکتے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ارشاد ہے : اپنے چہرہ سے حجاب اور پردہ نہ اٹھا حتیٰ کہ تو خلق سے نکل جائے (جلوت میں بھی خلوت کی کیفیت حاصل ہو جائے) اور تمام احوال میں اپنے دل کی پیچھے ان سے پھیر لے۔ اگر تو خلق سے لا تعلق ہو گیا اور دل سے انہیں نکال باہر کرنے میں کامیاب ہو ا تو خواہش نفسانی زائل ہوئی۔ ارادے اور تمباکوں نے ساتھ چھوڑ دیا اور تو دنیا و آخرت کی ہر چیز سے فانی ہمرا۔

اب تو گویا ایک شکستہ برتن ہے کہ تجھ میں اللہ عزوجل کے ارادے کے بغیر کوئی ارادہ نہیں ٹھہر سکتا۔ یوں تیرا دل تیرے رب سے بھر گیا کہ اس کے سواء کی دوسرے کے لیے اس میں جگہ ہی نہیں۔ تجھے دل کے دروازے پر دربیان ہنادیا گیا ہے۔ تیرے ہاتھ میں تو حید اور جبروت کی تلوار تھمادی گئی۔ پس جو سینے کے قحن میں قدم رکھے اس کا سر قلم کر دے اور اپنے نفس، خواہش، ارادے اور دنیا و آخرت کی کسی چیز کو سر نہ اٹھانے دے۔ کسی کی بات نہ سن، کسی کی رائے کی اتباع نہ کر اپنے رب کے حکم کی پیروی کر۔ اسی کی اتباع میں استقلال پیدا کر۔ جو فیصلہ وہ کر دے اس کے آگے سر جھکا دے بلکہ قضا و قدر کے سامنے فنا ہو

۴۱

جا۔ اس طرح تو اپنے رب کاہنہ اس کے حکم کا پہنچانے جائے گا۔ مخلوق کی غلامی اور ان کی رائے کی ابتداء کا قلادہ گلے سے اتر جائے گا۔ اگر اس میں تجھے دوام و مداومت حاصل ہو گئی تو تیرے دل کے ارد گرد غیرت خداوندی کی دیواریں بلند ہو جائیں گی۔ عظمت کی خندقیں کھد جائیں گے، غلبہ و قہبہ الٰہی کے پرے بٹھادیے جائیں گے۔ حقیقت اور توحید کے لشکر اس کو ڈھانپ لیں گے۔ اور حق کے پرہ دار کھڑے کر دیے جائیں گے۔ اس طرح، ہوا و ہوس۔ ارادہ و تمباود عاء باطلہ و ہوائے نفسانیہ اور دوسری گمراہیاں تیرے دل تک نہیں پہنچ سکیں گی۔ اگر مقدر میں یہ ہے کہ خلق خدا تیرے پاس آئے، یکے بعد دیگرے تیری زیارت کریں اور تیرے فضل ولایت پر اتفاق دیک زبان ہو جائیں تاکہ تیرے انوار معرفت نشانہ رoshn و تباہ اور حکمتہائے نیکورسال سے مستفیض ہوں۔ تیری کرامات اور خرق العادہ امور کو دیکھیں جو تیرے ہاتھ پر مسلسل ظمور پزیر ہو رہے ہیں تاکہ اس طرح ان کی اطاعت گزار اور قربتوں میں اضافہ ہو۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت کا ذوق و شوق فزوں تر ہو تو اللہ تعالیٰ ان تمام لوگوں سے تجھے محفوظ فرمادے گا۔ تیر افس حرص و ہوا کی طرف مائل نہیں ہو گا۔ تو عجب، فخر و مبارکات اور اسی ازدحام پر غرور سے بچ جائے گا۔ ان کی عقیدت، اور توجہ تیرے لیے نقصان دہ ثابت نہیں ہو گی۔

اسی طرح اگر تیرے مقدار میں کسی حسین و جمیل عورت کی شادی ہوئی جو تجھ پر بوجھنے ہو اور خود ہی اپنی کفیل ہو تو اللہ تعالیٰ تجھے اس کے شرے محفوظ فرمادے گا۔ اللہ تعالیٰ اس کے بوجھ اور اس کی قرابت داروں کے بوجھ کو اپنے ذمہ کرم پر لے لے گا۔ اور وہ عورت تیرے لیے عطا یہ ربانی ثابت ہو گی۔ نہ تجھے اس کی کفالت کی مشقت اٹھانا پڑے گی اور نہ اس کے کسی تعلق دار کی ضرورت کا خیال رکھنا پڑے گا۔ وہ بیوی تیرے لیے باعث خیر و برکت، لطیف و پاکیزہ ہر خیانت سے پاک ہر خبث سے مصافی فساد، حسد، غصب اور بد کرداری سے پاک بیوی ثابت ہو۔

گی۔ وہ تیری فرمانبردار ہو گی۔ اس کے تعلق دار تیرے سامنے سر جھکا دیں گے پر تجھے پرستے اپنابوجھ اور ذمہ داریاں لیکر خود اٹھائے گی۔ اور تجھے ہر قسم کی اذیت سے بے خوف کر دے گی۔ اگر اس کے بطن سے چھے مقدار میں ہوا تو وہ بھی صالح، آنکھوں کی ٹھنڈک اور ہر قسم کی برائی سے پاک ہو گا۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

**وَاصْلِحْنَا لَهُ زَوْجَةً (الأنبياء: 90)**

”اور ہم نے تندرست کر دیا ان کی خاطر ان کی الہمیہ کو“

**رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرْ يَاتِنَا فُرْرَأَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتُقِّينَ إِمَاماً (الفرقان: 74)**

”اے ہمارے رب! صرحمت فرمائیں ہماری بیویوں اور اولاد کی طرف سے آنکھوں کی ٹھنڈک اور بنا ہمیں پرہیز گاروں کے لیے امام“۔

**وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا (مریم: 6)**

اور بنا دے اسے اے رب! اپنیدہ (سیرت والا)

پس یہ دعائیں جوان آیات میں ہیں معمول بھا اور اس کے حق میں قبول ہو جائیں گی۔ چاہے اس نے یہ داعیں کی ہوں یا نہ کی ہوں۔ کیونکہ ان دعاؤں کا یہی محل ہے اور ان کا اصل اہل یکی ہے۔ جسے یہ باطنی نعمت میسر ہو وہ زیادہ حقدار ہے کہ اسے ان نعمتوں سے بھی سرفراز کیا جائے۔

اسی طرح اگر دنیا کی نعمتیں اس کے مقدار میں ہیں تو دنیاداری اسے کوئی نقصان نہیں دے سکتی کیونکہ وہ فانی عن الدنیا کی صفت سے متصف ہو چکا ہے۔ پس دنیا کی جو نعمتیں تیرے مقدار میں لکھی ہوئی ہیں وہ تجھے ملیں گی اور اللہ تعالیٰ کے فضل اور ارادے سے وہ تیرے لیے ہر کدورت (آرزو، طلب، مشقت) سے پاک ہو گی۔ اور تو انہیں اپنی مرضی سے نہیں اللہ کے حکم کی تعقیل میں لے گا اور تجھے اس کے حصول پر اسی طرح ثواب ملے گا جس طرح نماز اور روزے کی ادائیگی

پر ملتا ہے جو فرض ہیں۔ اور دنیا کی وہ چیزیں جو تیرے مقدر میں نہیں ان کے بارے تجھے حکم باطن مل جائے گا کہ وہ فلاں مستحق کو پہنچا دو۔ یعنی دوستوں، پڑوسیوں، بھائیوں کو جو ضرورت مند اور تیرے مال میں استحقاق رکھتے ہوں گے۔ یادوسرے مستحقین جو مصارف زکوٰۃ شمار ہوتے ہیں۔ کیونکہ ان کے حال کا یہ تقاضا ہے کہ ان کی مدد کی جائے اور اس کا اندازہ تجھے ان کے احوال سے ہو گا۔ ان کی حالت خود تجھے بتاوے گی کہ یہ مستحق ہیں۔

بہر حال خبر مشاہدہ کے بر لبر نہیں ہو سکتی۔ تب تیر اعمالہ صاف و شفاف ہو جائے گا اور اس میں کوئی شک و شبہ کا غبار نہیں رہے گا۔ وہ ظاہر و باہر ہر قسم کے شک و ارتیاب سے پاک ہو جائے گا۔

(اتباع ہوائے نفس سے) صبر کر اور انتقال امر حق پر صبر کر۔ تسلیم و رضا کی خواپنالے۔ حال کی حفاظت کر اور باطنی کیفیات پر پرده ڈال۔ شہرت و ناموری کو چھوڑ اور گمنامی اختیار کر۔ آرام، آہنگی، سکوت اور خاموشی اختیار کر۔ اور پژہیز کر۔ تسامح و در گزر کر ہاں ہاں خیال کر (کہ عذاب اللہ کا سزاوار نہ ہو جائے) اللہ تعالیٰ سے ڈر، اس کے احکام کی پیروی کر۔ اس کی بارگاہ میں التجا کر۔ سر جھکا دے اور اغماض بر ت حتیٰ کہ لکھا ہو اپنی مدت کو پہنچ۔ تیرے ہاتھ سے پکڑ کر تجھے آگے لے جایا جائے اور ہر قسم کی سختی تجھ سے دور کر دی جائے۔ پھر تجھے فضیلتوں کے سمندروں میں سیر کرائی جائے۔ فضل و رحمت سے تجھے بہرہ مند کیا جائے۔ پھر تجھے نکال کر انوار، اسرار علوم لدنی کی خلعتیں پہنائی جائیں۔ تجھے قرب خشاجائے، تجھے (رازو نیاز کی) باتیں ہوں، تجھے نعمتیں عطا کی جائیں اور تیرا دامن مراد بھر دیا جائے۔ تجھے جرأت خشی جائے۔ تیرے مرتبے کو بلند کیا جائے اور تجھے ہمکلامی خدا کا شرف خشاجائے۔ کہ آج سے آپ ہمارے پاس بڑے محترم اور قابلِ اعتماد ہیں۔

ایسے میں اپنی حالت کو یوسف علیہ السلام کی حالت پر قیاس کر کے جب

بادشاہ مصر نے آپ سے کھاتھا کہ اے یوسف آج سے آپ ہمارے پاس بڑے محترم اور قابل اعتماد درباری ہیں۔ تو اس گفتگو کا معبر اور گفتگو کرنے والا تو بادشاہ تھا لیکن حقیقت میں مخاطب اللہ تعالیٰ خود تھا۔

ظاہری بادشاہی یعنی مصر کی بادشاہی بھی آپ کے حوالے کر دی گئی اور علم و معرفت قریب و مخصوصیت اور اللہ کے ہاں بلند مقام بھی انہیں عطا کر دیا گیا۔ رب قدوس نے ظاہری بادشاہی کے بارے فرمایا:

وَكَذَالِكَ مَكَانًا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ (یوسف: 56)

”یوں ہم نے تسلط (واقتدار) خشایوسف کو سر زمین مصر میں“

يَتَبَوَّءُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ (یوسف: 56)

”تاکہ رہے اس میں جمال چاہے“

باطن کی بادشاہی کے بارے فرمایا۔

كَذَالِكَ لِصُرْفِ عَنْهُ السُّوءُ وَالْفَحْشَاءُ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا

الْمُخْلَصِينَ (یوسف: 24)

”یوں ہواتا کہ ہم دور کر دیں یوسف سے برائی اور بے حیائی کو۔

پیغام وہ ہمارے ان بندوں میں سے تھا جو چن لیے گئے ہیں۔“

علم و معرفت کی بادشاہی یوسف علیہ السلام کو دی تو اس کے بارے زبان

قدرت نے فرمایا۔

ذَلِكُمَا مِمَّا عَلِمْنَا رَبِّيْ إِنَّى تَرَكْتُ مِلْلَةً قَوْمً لَأَيُؤْمِنُونَ

بِاللَّهِ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كُفَّارُونَ (یوسف: 37)

”یہ ان علموں میں سے ہے جو سکھایا ہے مجھے میرے رب

نے۔ میں نے چھوڑ دیا ہے دین اس قوم کا جو نہیں ایمان لاتے

اللہ تعالیٰ پر نیز وہ آخرت کا انکار کرنے والے ہیں۔“

اے صدیق اکبر! (بندہ من) جب تھے بھی اسی طرح خطاب کیا گیا تو

تجھے علم لدنی سے حظ و افرعطا کیا گیا۔ تجھے توفیق، قدرت، ولایت عامہ، ضبط نفس اور امورِ تکونیہ سے نوازا گیا اور بہرہ مند کیا گینا۔ یہ سب عطا اور توفیق قادر مطلق اور خالق کائنات کی طرف سے ہے۔ اور یہ دنیوی نعمتیں ہیں۔ رہا آخرت میں یعنی سلامتی کے گھر جنت العلیا میں تو وہاں دیدار جمال خداوندی کی نعمت عطا کر کے تجھ پر لطف و کرم کیا جائے گا اور یہی وہ آرزو ہے جس کی کوئی غایت و انتہاء نہیں ہے۔

**بہترین پھل چنے کی کوشش کر**

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: یوں سمجھئے کہ نیکی اور برائی دو پھل ہیں جو ایک ہی درخت کی دو مختلف شاخوں پر لگے ہیں ایک شاخ کا پھل میٹھا جب کہ دوسرا کا پھل ترش اور کڑوا ہے۔ جہاں جہاں اس درخت کا پھل لے جایا جاتا ہے ان شرود، ملکوں اور علاقوں سے کہیں اور چلا جا۔ ان سے ان میں رہنے والے لوگوں سے دور چلا جا۔ خود اس درخت کے نزدیک جا۔ اس درخت کا نگہداں اور خادم بن جا۔ تو اسے نزدیک سے دیکھ اور پچان کر دو ٹھنڈیوں میں سے کوئی شنسی ترش پھل دیتی ہے۔ کس سمت کا پھل ترش ہے اور وہ کونسا پھل ہے جو کڑوا ہے۔ اس کی پچان کیا ہے شیریں پھل والی شاخ کی طرف مائل ہو جaso تیری خوراک اور غذا شیریں اور میٹھا پھل ہو گا دوسرا کی طرف والی شاخ کے قریب جانے سے اجتناب کر۔ کیونکہ اگر تو اس شاخ کا پھل کھائے گا تو اس کی ترشی تجھے ہلاک کر دے گی۔ پس اگر تو اس احتیاط سے اور ہوشیاری سے زندگی گزارے گا تو تمام آفات و بلیات سے امن و سلامتی اور عافیت و راحت سے رہے گا۔ کیونکہ تمام آفات و بلیات اسی ترش پھل سے پیدا ہوتی ہیں۔

اور جب تو اس درخت سے دور ہو گا۔ اور آفاق میں گھومتے پھرتے تیرے سامنے یہ پھل آئیں گے جبکہ ان میں میٹھے بھی ہونگے اور ترش بھی ہو سکتا ہے تو ترش پھل اٹھائے۔ اسے منہ کے قریب لے جائے۔ تھوڑا سا کھائے۔

اسے چبائے تو پھر تجھے معلوم ہو کہ یہ تو ترش ہے۔ مگر اب تو اس کی ترشی تیرے گلے تک پہنچ چکی۔ تیرے حلق اور دماغ اور ناک کے بانے میں بھی اس کا اثر ظاہر ہو چکا۔ اس میوہ ترش نے تیرے اندر اپنا کام کر دکھایا۔ یہ تو تیری رگوں تک اور جسم کے روئیں روئیں تک پہنچ چکا۔ اب اگر تو تحو کے گا۔ منہ دھونے گا بھی تو کیا فائدہ جو حلق میں یا جسم میں ترشی پہنچ چکی ہے اسے کسی صورت واپس نہیں لایا جاسکتا۔

اگر تیرے ہاتھ میں اتفاقاً میٹھا پھل آگیا۔ تو نے اسے بڑے شوق سے کھایا۔ اس کی حلاوت تیرے جسم کے ایک ایک حصے میں سراہیت کر گئی۔ تجھے اس سے بہت فائدہ ہوا تو بھی اتنا کافی نہیں یہ نہ سوچ کہ ہمیشہ تیرے ہاتھ میں میٹھا پھل آئے گا۔ کبھی ترش پھل بھی آسکتا ہے اگر تو نے اسے کھایا تو تیرے ساتھ وہی ہو گا جس کا ابھی ابھی میں نے ذکر کیا ہے۔ درخت سے دوری اور اس کے پھل سے لا علمی میں کوئی فائدہ نہیں۔ سلامتی اس کے قرب اور ساتھ رہنے میں ہے۔ (یعنی پہچان ضروری ہے)

خیر و شر دونوں اللہ عزوجل کا فعل ہے۔ دونوں کا فاعل اور جاری کرنے والا اللہ ہے۔ رب قدوس فرماتا ہے۔

**وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ** (الصافات: 96)

”حالانکہ اللہ نے تمہیں بھی پیدا کیا اور جو کچھ تم کرتے ہو“

نبی کریم ﷺ واصحابہ وسلم کا ارشاد ہے۔

**وَاللَّهُ خَلَقَ الْجَاهَرَ وَجَزُورَهُ**

”اللہ تعالیٰ نے قصاص اور اس کے ذبح شدہ جانور کو پیدا فرمایا“  
ہندوؤں کے اعمال اللہ تعالیٰ کے پیدا کردہ ہیں ہاں انسان انہیں کب کرتے ہیں۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

**أَذْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ** (الخل: 32)

جتنے مصادر حدیث ہمارے پاس ہیں ان میں یہ حدیث ہمیں نہیں ملی۔

”داخل ہو جاؤ جنت میں ان (نیک اعمال) کے باعث جو تم کیا کرتے تھے“

اللہ پاک کتنا کریم اور کتنا رحیم ہے کہ اعمال کی نسبت اپنے بدوں کی طرف فرمادیا ہے اور اعمال صالح کی وجہ سے انہیں جنت کا مستحق قرار دے دیا ہے حالانکہ یہ نیک اعمال اسی کی توفیق اور رحمت کے رہیں ہیں۔  
نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے۔

لایدخل الجنة احد بعمله ”کوئی شخص اپنے عمل کی بدولت جنت میں نہیں جاسکے گا“ عرض کیا گیا۔ یا رسول اللہ! آپ بھی نہیں؟ فرمایا:

ولَا انا الا ان یتغمد نی اللہ برحمته ووضع یدہ علی راسہ لے  
”میں بھی نہیں۔ ہاں یہ کہ مجھے اللہ اپنی رحمت سے ڈھانپ لے۔

آپ ﷺ نے اپنا دست مبارک اپنے سر مبارک پر رکھا“

یہ الفاظ حدیث عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا میں مردی ہیں۔ جب تو اللہ تعالیٰ کافرمانبردار بن جائے گا اس کے حکم پر عمل پیرا ہو گا، اس کی مناہی سے رک جائے گا اور اس کی فیصلے کے سامنے سر جھکا دے گا تو تجھے اپنے شر شے چالے گا اور اپنی بھلائی سے سر فراز کرے گا اور دنیا اور دین کی خرابیوں سے خود تیری غمہداشت فرمائے گا۔

۱۔ اس حدیث کو امام احمد نے اپنی مندوں میں نقل فرمایا ہے۔ دیکھیج 256/257۔

اسے خواری نے بھی اپنی صحیح میں روایت کیا ہے۔ دیکھیج حدیث نمبر 6463

راوی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا  
لَنْ يَنْجُي أَحَدًا عَمَلُهُ . كَمْ يُخْصِّ كَوَاسْ كَأَعْلَمْ نَجَاتٍ هُرَكَّزْ نَمِيزْ دَعَىْ گا۔“ - صحابہ نے عرض کیا۔  
ولا انت یا رسول اللہ! کیا آپ کو بھی نہیں فرمایا: ولا انا الا ان یتغمد نی اللہ برحمۃ۔ مجھے بھی  
نہیں۔ ہاں یہ کہ رحمت خداوندی مجھے ڈھانپ لے۔ سددوا وقار بوا واغذوا ورو حوا وشء

من الدلجة والقصد والقصد تبلغوا

دنیاوی حفاظت کے بارے فرمایا:  
 كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا<sup>۱</sup>  
 الْمُخْلَصِينَ (یوسف: 24)

”یوں ہوا تاکہ ہم دور کر دیں یوسف سے برائی اور بے حیائی کو۔ یعنک وہ ہمارے ان بندوں میں سے تھا جو چون لیے گئے نہیں“

دینی حفاظت کے بارے ارشاد ہوا:  
 مَا يَقْعُلُ اللَّهُ بَعْدَ أَبْكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلَيْمًا (النساء: 147)

”کیا کرے گا اللہ تعالیٰ تمیں عذاب دیکر اگر تم شکر کرنے لگو اور ایمان لے آؤ اور اللہ تعالیٰ بر اقدار دا ان ہے سب کچھ جانے والا ہے“

شکر کرنے والے ماؤں کو مصیبت کوئی نقصان نہیں دیتی۔ وہ مصیبت کی نسبت عافیت کے زیادہ قریب ہوتا ہے۔ کیونکہ وہ شاکر ہے اور اس کے بارے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَازِيدَنُكُمْ (ابراهیم: 7)

”اگر تم پسلے احسانات پر شکر ادا کرو تو میں مزید اضافہ کر دوں گا“  
 تیرا ایمان آخرت میں جہنم کی آگ کے شعلوں کو مجھا سکتا ہے جو عاصیوں کو سزا دینے کے لیے تید کی گئی ہے تو دنیا میں مصیبت کی آگ کو کیوں نہیں مجھا سکتا  
 ہاں اگر کوئی مجزوب، مختار ولایت، یا اصفیاء اور اجتباء کے مرتبہ پر فائز ہے تو اس کے لیے ابتلاء و آزمائش ضروری ہے تاکہ یہ ابتلاء و آزمائش اس کی خواہشات، میلان طبع، نفسانی شهوات و لذات کی طرف جھکاؤ مخلوق سے اطمینان، ان کے قرب سے خوشی ہم جنسوں سے سکون، ان کے ساتھ رہنے

کی تمنا اور اس جیسے دوسرے علاقے دنیا کے خبث کو جلا دے۔ اور ان ہند گان خدا کو اس وقت تک ابتلاء و آزمائش کی بھئی میں رکھا جاتا ہے جب تک یہ سب چیزیں جل کر خاکستر نہیں ہو جاتیں۔ اور دل ان تمام سے کندن کی طرح صاف و شفاف نہیں ہو جاتا۔ جب دل ہر قسم کے غش و غل سے پاک ہو جاتا ہے تو تو حیدر باری تعالیٰ کا مخزن معرفت حق کا محیط اور غیبی اسرار و علوم اور انوار قرب کا مور دین جاتا ہے۔ کیونکہ دل وہ گھر ہے جس میں دو نہیں سماستے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِّنْ قَلْبِيْنَ فِيْ جَوْفِهِ (الاحزاب: 4)

”نہیں ہے اللہ تعالیٰ نے ایک آدمی کیلئے دو دل اس کے شکم میں“

إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُواْ قَرْيَةً أَفْسَدُهَا وَجَعَلُواْ أَعِزَّةً

أَهْلِهَا أَذْلَلَةً (النمل: 34)

”اس میں شک نہیں کہ بادشاہ جب داخل ہوتے ہیں کسی بستی میں تو اسے برباد کر دیتے ہیں اور بنا دیتے ہیں وہاں کے معزز شریروں کو ذلیل“

پس بادشاہ معزز شریروں کو ان کی خونگوار منازل اور عیش و عشرت کی زندگی چھوڑنے پر مجبور کر دیتے ہیں۔

دل پر شیطان، حرص و ہوا اور نفس کی حکومت ہے۔ جوارح انہیں کے حکم سے طرح طرح کے گناہوں، باطلیں و ترھات میں بٹلا ہیں۔ پس ابتلاء و آزمائش سے دل پر ان کی ولایت اور حکومت ختم ہو جاتی ہے۔ جوارح گناہوں سے رک جاتے ہیں اور بادشاہ حقیقی کا گھر یعنی دل خالی ہو جاتا ہے اور اس گھر کا صحن یعنی سینہ ہر قسم کی غلاظت سے صاف ہو جاتا ہے۔

دل صاف ہوتا ہے تو تو حیدر اور علم و معرفت کا مسکن بن جاتا ہے اور سینہ صاف ہوتا ہے تو غیبی عجائب اور موارد اسے اپنے گھرے میں لے لیتے ہیں۔ یہ سب ابتلاء و مصیبت کا نتیجہ اور شمرہ ہے۔ نبی کریم ﷺ نے ارشاد

فرمایا:

انا معاشر الانبياء اشد الناس بلاء ثم الامثل فالامثل<sup>۱</sup>  
”هم گروہ انبياء لوگوں میں سب سے زیادہ آزمائے جاتے ہیں  
پھر دوسرا لог درجہ بدرجہ“

آپ ﷺ آله واصحابہ وسلم کا ارشاد ہے۔

انا اعرفكم بالله واسعدكم له خوفا<sup>۲</sup>  
”میں تم سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ کی معرفت رکھتا ہوں اور تم  
سب کی نسبت اس سے زیادہ ڈرتا ہوں“

جو شخص بادشاہ کے جتنا قریب ہو گا اتنا ہی اس سے خطرہ محسوس کرے گا  
اور اختیاط بزتے گا۔ کیونکہ وہ ایسی جگہ پر ہے جہاں بادشاہ ہر وقت اسے دیکھتا ہے۔  
اس کی حرکات و سکنات اور اٹھنا بیٹھنا اور دوسرا کام بادشاہ سے پوشیدہ نہیں۔  
اگر تو یہ کہے کہ تمام انسان اللہ تعالیٰ کے سامنے شخص واحد کی مانند  
ہیں۔ ان کی کوئی حرکت اللہ سے پوشیدہ نہیں لہذا اس گفتگو سے فائدہ؟ تو میں  
کہوں گا۔ یہ گفتگو اس شخص کے متعلق کی جا رہی ہے جو بلند مرتبے پر فائز ہے۔  
جسے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں بڑی قدر و منزلت اور شرافت حاصل ہے۔ ایسے شخص  
کو واقعی زیادہ ڈرنے کی ضرورت ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے جتنی بڑی نعمتوں سے  
اسے نواز ہے اور جتنا زیادہ اس پر فضل و احسان فرمایا ہے اسی قدر اس پر شکر و اجب  
ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت سے ذرا سا التفات شکر میں کی کا باعث اور اللہ کی  
اطاعت میں نقصان ہو گا۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

۱۔ تخریج پہلی گزر چکی ہے۔ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔

۲۔ امام حناری رحمۃ اللہ علیہ تعالیٰ اپنی صحیح میں حضرت عائشہ سے روایت کردہ حدیث نقل  
کرتے ہیں۔

يَأَيُّنَسَاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنْ بِفَاحِشَةٍ مُّبِينَةٍ يُضَاعِفُ

لَهَا الْعَذَابُ صِعْفَينَ (الْأَحْزَاب: ۳۰)

”اے نبی کریم کی بیوی! جس کسی نے تم میں سے کھلی یہودگی کی تو اس کے لیے عذاب کو دوچند کر دیا جائے گا“

نبی کریم ﷺ کی ازواج مطہرات کو یہ وعید اس لیے سنائی گئی کہ اللہ تعالیٰ نے نبی کریم ﷺ کی زوجیت کا شرف عطا فرمایا کہ ان پر اپنی نعمت تمام کر دی۔ بھلا وہ جسے اللہ کا قرب اور وصال کی نعمت میرے ہے اسے کیوں نہیں آزمایا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ مخلوق سے مشابہت نہیں رکھتا۔ وہ اس سے بلند و بالا ہے کہ مخلوق سے اس کو تشبیہ دی جائے۔ اس جیسی کوئی چیز نہیں۔ وہ سب کچھ سننے والا سب کچھ دیکھنے والا ہے۔

### پھل کوشاخ پر رہنے والے تاکہ پک چکے تو تو توڑ سکے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا کیا تجھے راحت و سرور چاہیے تو سکون واستقرار کا خواہاں ہے۔ امن، آتشی کی خواہش رکھتا ہے۔ نعمتوں اور برکتوں کے حصول کا ارادہ رکھتا ہے۔ حالانکہ تو چلنے اور پلکنے، نفس کو مارنے اور مجاہدہ کی بھٹی سے دور ہے۔ دنیا و آخرت کی مرادوں اور اعواض ابھی زائل نہیں ہوئے اور تیرے اندر ہزاروں خواہشیں، ہزاروں تمباکیں زندہ ہیں؟

ٹھہر جا۔ اے عجلت پسند جلدی کا ہے کی۔ بھاگنے سے کیا فائدہ۔ اے جھاکنے والے آہستہ آہستہ! دروازہ اس وقت تک ہندے رہے گا جب تک خواہش دم توڑ نہیں دیتیں حالانکہ تیرے اندر تو ابھی بہت کچھ باتی ہے۔ جب تک ذرہ ذرہ پکل کر دل پاک نہیں ہو جاتا دروازہ ہند رہے گا۔ مکاتب کے ذمے جب تک ایک در حکم بھی ہے وہ غلام ہے۔ تیرے دل میں دنیا کی خواہشات کا ایک ذرہ بھی ہے تو تب بھی توراہ نہیں پاسکتا۔

دنیا تیر امطلوب و مقصود ہے۔ تو دنیا کی آرزو اور مراد کو اپنے دل میں  
بسائے ہے۔ ہر چیز کو خواہش کی نظر سے دیکھتا ہے۔ دنیا و آخرت کی ہر نعمت کا  
خواہش مند ہے۔ جب تک تجھ میں دنیاوی خواہشات باقی ہیں تو ہلاکت کے  
دروازے پر ہے۔ یہیں ٹھہر جا جسی کہ تجھے ہتمام و کمال ان سے فنا حاصل ہو  
جائے۔ پھر توبہ ہی سے کندن بن کر نکلے گا۔ پھر تو آراستہ و پیراست، خوشبو گا کر  
بادشاہ حقیقی کی بارگاہ میں پیش کیا جائے گا اور وہ تجھ سے مخاطب ہو کر کئے گا آج  
سے آپ ہمارے ہاں معزز و مکرم مہمان ہیں۔ پس تو انس و آرام پائے گا اور تجھ سے  
زمی اور نیکی کا بر تاؤ ہو گا۔ اللہ کے فضل و کرم سے تجھے کھلایا پلایا جائے گا۔ تجھے  
قرب بلکہ کمال قرب سے نوازا جائے گا۔ پھر تو اسرار و روز غمیبہ پر مطلع ہو گا۔ اور  
حقائق تجھ سے مخفی نہیں رہیں گے۔ اس طرح اللہ تعالیٰ کی عطا تجھے دنیا کی تمام  
چیزوں سے بے نیاز کر دے گی۔

سونے کی ان پتڑیوں کو نہیں دیکھتا جو بھری ہوئی ہوتی ہیں۔ ان کی کوئی  
حیثیت نہیں ہوتی وہ دست بدست پھرتی ہیں۔ دن کو یہاں اور رات کو وہاں۔ کبھی  
عطر فروشوں کے ہاتھ میں اور کبھی سبزی والوں کے پاس، کبھی قصابوں کی جیب  
میں اور کبھی انگریزوں کے پاس۔ کبھی روغن پختے والوں کے ہاتھ میں اور کبھی  
خاکر دبوں کے پاس۔ کبھی جو ہریوں کے پاس اور کبھی ذلیل پیشہ کی فرد کے پاس۔  
پھر یہ پتڑیاں اکٹھی کر لی جاتی ہیں۔ سنارا نہیں بھٹی میں ڈال دیتا ہے۔  
اور آگ کی پیش سے وہ پگل جاتی ہیں۔ پھر ان پگلی ہوئی پتڑیوں کو نکالا جاتا ہے۔  
انہیں کوٹ کر نرم کیا جاتا ہے اور اس سے زیور بنا دیا جاتا ہے۔ پھر اس زیور کو پالش  
کر کے خوشبو گا کر بہترین جگہ احتیاط سے رکھا جاتا ہے۔ ان کی قیمت اور حیثیت  
بڑھ جاتی ہے سو جس الماری یا صندوق میں یہ زیور ہوا سے تالا گا دیا جاتا ہے۔ پھر  
یہی زیور دہنوں کے گلگلی کی زینت بنتا ہے۔ اس زیور کی بڑی تکریم ہوتی ہے۔ اسے  
سچلیا جاتا ہے اور زیادہ سے زیادہ آرائشگی پیدا کرنے کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ کبھی ایسا

بھی ہوتا ہے کہ یہ زیور بادشاہ کی دلسن کے گلے کی زینت بنتا ہے۔ سونے کی پتھروں کو لوگوں کے ہاتھوں سے نکل کر بادشاہ کے حرم تک پہنچنے کیلئے کتنے مارج طے کرنا پڑے۔ یہ صرف اسی وقت ممکن ہوا جب انہیں بھٹی میں پگالیا گیا اور پھر ضرب لگا کر اسے نرم کیا گیا۔

اے بندہ مو من تیر امعاماً بھی ایسا ہے۔ اگر تو خدا تعالیٰ فیصلوں پر راضی رہا اور اللہ تعالیٰ تیرے اندر جو تصرف کر رہا ہے اس پر تو صبر کرے گا تو اسی دنیا میں اپنے مولا کا قرب پائے گا۔ علم و معرفت اور اسرار و حقائق کی نعمت سے سرفراز ہو گا۔ اور آخرت میں انبیاء، صد یقین، شهداء اور صالحین کے ساتھ سلامتی کے گھر میں رہائش پزیر ہو گا۔ تجھے ان نفوس قدسیہ کی معیت میں اللہ کا پڑوس نصیب ہو گا۔ حرم ذات تک تیری رسائی ہو گی۔ وہاں تیر اٹھ کانا ہو گا اور اسی ذات عزوجل سے تجھے انس حاصل ہو گا۔

صبر کر اور عجلت کا شکار نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ کے فیصلوں پر سرتسلیم و رضاخم کر دے۔ اور حق کو الزام نہ دے۔ تاکہ اللہ تعالیٰ کے عفو کی ٹھنڈک، اس کی خشش کی حلاوت، اس کی رحمت، لطف اور کرم و احسان تجھے حاصل ہوں۔

### کبھی فقر سے غنی حاصل ہوتی ہے

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: نبی کریم ﷺ کی حدیث: کَادَ الْفَقْرُ أَنْ يَكُونَ كُفْرًا۔

بھی کی ایک حدیث کا مکمل ہے۔ پوری حدیث یوں ہے..... "اور ممکن ہے کہ حدیث دری پر غالب آجائے۔" و تجھے "الشعب" حدیث نمبر 6612 ضعیف ہے۔ لیکن این جیان کی حدیث اس کی شاہد ہے جسے انہوں نے صحیح کہا ہے۔ عن ابی سعید الخدري عن رسول اللہ ﷺ ان کان یقول۔ اللهم انی اعوذ بک من الکفر والفقیر۔ فقال رجل يا رسول الله ويعترلان؟ قال ﷺ نعم۔

”قریب ہے کہ فقر کفر کا سبب ہو جائے“ کام مطلب یہ ہے کہ ایک انسان اللہ عزوجل پر ایمان لا تا ہے۔ پھر تمام امور اس کے سپرد کر دیتا ہے اور اعتقاد رکھتا ہے کہ رزق صرف اسی کی درگاہ سے باسانی مل سکتا ہے۔ اور یہ سمجھتا ہے کہ جو کچھ اسے مل گیا ہے (یا جو مصیبت اس پر نازل ہو گئی ہے) اس کا ملنا ممکن نہیں تھا۔ اور جو نہیں ملا وہ کسی صورت مل نہیں سکتا تھا۔ اور وہ بندہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد گرامی پر یقین رکھتا ہے۔

وَمَنْ يَتَّقَ اللَّهُ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا . وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ

(الاطلاق: 3,2)

”اور جو (خوش بخت) ڈر تار ہتا ہے اللہ تعالیٰ سے بنا دیتا ہے اللہ اس کے لیے نجات کا راستہ اور اسے دہاں سے رزق دیتا ہے جہاں سے اس کو گمان بھی نہیں ہوتا۔ اور جو (خوش نصیب) اللہ پر بھروسہ کرتا ہے تو اس کے لیے وہ کافی ہے“  
بندہ مؤمن اس بات کا اقرار بھی کرتا ہے اور تصدیق بھی تو وہ عافیت و بے نیازی کی حالت میں ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اسے مصیبت اور فقر میں بٹلا کر دیتا ہے۔  
بندہ التجاکر تا ہے اور آہ وزاری کرتا ہے لیکن اللہ تعالیٰ مصیبت اور فقر سے اس نجات نہیں دیتا۔ تو ایسے میں اللہ تعالیٰ کے محبوب ﷺ کا یہ ارشاد گرامی متحقق ہو جاتا ہے کہ فقر کبھی کفر کا موجب نہ جاتا ہے۔

جس پر اللہ کریم لطف و گرم فرمادے اس کی مصیبت مل جاتی ہے اور اسے عافیت اور غنی عطا کر دیتا ہے۔ اور اسے توفیق بخشتا ہے کہ وہ اللہ کی حمد و شنا کرے اور نعمتوں پر اس کا شکر جالائے۔ سوا سے اللہ تعالیٰ لقاء کی کھڑی تک اسی طرح رکھتا ہے۔ یہ پسلا آدمی ہے۔

اور جسے اللہ کریم آزمانا چاہے تو اس کی مصیبت اور فقر کو دوام دے دیتا

ہے۔ ایمان کی مدد اس سے دور کر دیتا ہے۔ وہ حق تعالیٰ پر تھمت لگاتا ہے اور اعتراض کرتا ہے۔ اللہ کریم کے وعدہ پر شک کرتا ہے اور کافر ہو کر، اللہ کی آیات کا منکر من کر اپنے رب سے ناراض ہو کر مرتا ہے۔ یہ دوسرا آدمی ہے۔ رسول کریم ﷺ نے اسی قبیل کے آدمی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا:

إِنَّ أَشَدَّ النَّاسَ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ رَجُلٌ جَمَعَ اللَّهُ لَهُ بَيْنَ  
فَقْرِ الدُّنْيَا وَعَذَابِ الْآخِرَةِ

”قیامت کے دن سب سے زیادہ عذاب دیا جانے والا شخص وہ ہو گا جس کو اللہ تعالیٰ نے دنیا میں فقر میں بیتلار کھا اور آخرت میں (جنم کے) عذاب میں بیتلار کیا“

نعوذ بالله من ذالک۔ یہی وہ فقر ہے جس سے نبی کریم ﷺ نے اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگی ہے۔

تیسرا آدمی وہ ہے جسے اللہ تعالیٰ مقام اصطفاء اور منزل اجتباء پر فائز کرنا چاہتا ہے۔ اس کا شمار اللہ کے خاص محبوب ہندوں اور دوستوں میں ہوتا ہے۔ وہ انبیاء و اولیاء کا وارث ہے۔ اللہ تعالیٰ کے عظیم ہندوں، علماء و حکماء امت، شفعاء و مشائخ، معلم و حادی، مرشد و متبوع انسانوں میں وہ گنا جاتا ہے۔ اور لوگوں کو سنن حدیٰ کی تلقین کرتا ہے اور برائی سے اجتناب کی نصیحت فرماتا ہے۔

ایسے بندے کو اللہ تعالیٰ صبر کے پہاڑ، رضا کے سمندر اور فعل مولیٰ میں فنا و موافقت کی سعادت عطا فرمادیتا ہے۔ اور پھر اسے طرح طرح کی نعمتوں لوربر کتوں سے نوازتا ہے۔ رات دن خلوت و جلوت میں اس پر خصوصی کرم فرماتا ہے۔ ظاہری و باطنی کئی لحاظ سے اس پر لطف و کرم کرتا ہے۔ طرح طرح کی اسے نعمتیں دیتا ہے۔ لوراس وقت تک اسے نواز تارہتا ہے جیکہ وصالِ حق نہیں آجائتا۔

میرے پاس جتنے مصادر ہیں ان میں یہ حدیث مجھے نہیں ملی۔

۱

## صبر کا ذائقہ ترش ہے لیکن ہے یہ شہید

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ فرمایا : کتنے تجھب کی بات ہے کہ تو اکثر کرتا ہے۔ میں کونا عمل کروں۔ اور کون ساحلہ اختیار کروں کہ منزل مقصود پر پہنچ جاؤ۔

پس تجھے کما جاتا ہے۔ اپنی جگہ ٹھہر جا اور اس وقت تک اپنی جگہ سے آگے نہ بڑھ کہ اس ذات کی طرف سے کشاش کی کوئی صورت پیدا نہیں ہو جاتی جس نے تجھے ٹھہر جانے کا حکم دیا ہے۔

رب قدوس کا ارشاد ہے :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا

اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (آل عمران: 200)

”اے ایمان والو! صبر کرو اور ثابت قدم رہو (دشمن کے مقابلے

میں) اور کمر بستہ رہو (خدمت دین کے لیے) اور (ہمیشہ) اللہ

سے ڈرتے رہو تاکہ (اپنے مقصد میں) کامیاب ہو جاؤ“

اے بندہ مومن! اللہ تعالیٰ نے اس آیت کریم میں تجھے صبر کا حکم دیا پھر

ثابت قدی کا۔ پھر خدمت دین میں کمر بستہ رہنے کا۔ پھر ہمیشہ نیکی پر اور صبر پر کار

بند رہنے اور اس کی حفاظت کرنے کا۔ پھر اس کے بعد تنبیہ کی کہ صبر کو ترک نہیں

کر دینا۔ اور اللہ تعالیٰ کا خوف دل سے نکال باہر نہ کرنا کیونکہ بھلائی اور سلامتی

صبر میں ہے۔

نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا :

www.maktabahislamia.com

الصَّابُرُ مِنَ الْاِيمَانِ كَالْوَآسِ مِنَ الْجَسَدِ  
کہتے ہیں کہ ثواب بقدر عمل ہوتا ہے لیکن صبر کا ثواب اس کلیہ سے مستثنی  
ہے۔ اس کا ثواب بے حساب ہے اس کا اندازہ نہیں ہو سکتا۔ جیسا کہ رب قدوس کا  
ارشاد گرامی ہے۔

إِنَّمَا يُؤْفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ (الزمر: ۱۰)  
”(مصابح و آلام میں) صبر کرنے والوں کو ان کا اجر بے  
حساب دیا جائے گا“

جب تجھے خوف ہو گا کہ اللہ تعالیٰ تجھے صبر کی حفاظت پر قائم رکھے اور  
حدود کی حفاظت میں تیری حفاظت فرمائے تو وہ اپنا وعدہ پورا کرے گا۔ جیسا کہ  
کلام مجید میں ہے۔

وَمَنْ يَتَّقَ اللَّهُ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ  
لَا يَحْتَسِبُ (الطلاق: 2-3)

”اور جو (خوش بخت ڈرتا ہے اللہ تعالیٰ سے بنا دیتا ہے اللہ  
تعالیٰ اس کیلئے نجات کارستہ۔ اور اسے (دہاں سے) رزق دیتا  
ہے جہاں سے اس کو گمان بھی نہیں ہوتا“

۱۔ اس حدیث کو دیلمی نے ”الفردوس“ میں حضرت ابن مالک رضی اللہ عنہ کی روایت سے  
نقل کیا ہے۔ شعبقی نے ”البخاری“ میں حضرت علی سے۔ یہ حدیث ضعیف ہے۔ مناوی ”فیض القدری“  
ج 4/234 میں فرماتے ہیں۔ ”الصَّرُورُ مِنَ الْاِيمَانِ مُمْزَلُهُ الرَّأْسُ مِنَ الْجَمَدِ“۔ کیونکہ صبر دین کے ہر  
باب بلکہ ہر مسئلے میں ضروری ہے۔ اسے دین میں سر کی حیثیت حاصل ہے۔ حضرت علی رضی اللہ  
عنہ فرماتے ہیں۔ سر کٹ جائے تو انسان مر جاتا ہے۔ پھر بلعد آواز سے فرمایا۔ جس میں صبر نہیں اس کا  
ایمان نہیں۔ یعنی صبر نہ ہو تو ایمان کامل نہیں ہوتا اور انسان کی حالت یہ ہوتی ہے کہ ”عبدات کرتا  
ہے اللہ تعالیٰ کی کنارے پر (کھڑے ہو کر) پھر اگر پنچھے اسے بھلاکی (اس عبادت سے) تو مطمئن ہو  
جاتا ہے اس سے اور اگر پنچھے اسے کوئی آزمائش توفرا (دین سے) منہ موزیلتا ہے۔

وَصَبْرٌ كَيْدِهِ مُتَكَلِّمٌ مِّنْ سَهْلٍ هُوَ جَائِيَّاً گَـا۔ تِيزِ مَعْصَابٍ  
زَائِلٍ هُوَ جَائِيَّاً گَـا اور اللہ تعالیٰ تِيزِ سَاتِحٍ کَيْدِهِ گَـا کَفَایَتٍ کَـے دَعَدَہ کو پُورا  
فَرْمَاءَ گَـا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے۔

وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ (الطلاق: 3)

”اور جو (خوش نصیب) اللہ پر بھروسہ کرتا ہے تو اس کے لیے وہ کافی ہے۔“

تو اپنے صبر اور توکل کی وجہ سے احسان کرنے والوں میں سے ہو جائے گا اور اللہ تعالیٰ تجوہ کو اپنا محبوب بندھتا لے گا۔ کیونکہ ارشادِ خداوندی ہے۔

**إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ** (الْمَائِدَةُ: ١٣)

”بیشک اللہ تعالیٰ محبوب رکھتا ہے احسان کرنے والوں کو“

صبر دنیا و آخرت میں بھلائی اور سلامتی کی بیجاد ہے۔ اسی کی دولت ہندہ مؤمن حالت تسلیم و رضا تک ترقی کرتا ہے۔ پھر بندوق تج اسے ظاہر و غیب میں فنا فی اللہ کا مقام نصیب ہوتا ہے۔

خبردار! صبر کا دامن ہاتھ سے نہ چھوٹے۔ ورنہ دنیا و آخرت میں ذیل و رسو اہو جائے گا اور دارین کی بھلائی سے محروم ہو جائے گا۔

محبت کا ترازو خواہش ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اپنے دل میں جب کسی شخص کی محبت یا نفرت پائے تو اس شخص کے اعمال کو کتاب و سنت پر پیش کر اگر وہ قرآن و سنت کی تعلیمات کی روشنی میں قابل نفرت ہے تو پھر مژده کہ تو نے اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ موافقت کی ہے۔ اگر اس کے اعمال کتاب و سنت کی رو سے قابل محبت ہیں اور تیرے دل میں اس کی نفرت پائی جاتی ہے تو سمجھ جا کہ تو خواہش کا بندہ ہے۔ اس شخص سے اپنی خواہش کی وجہ سے

نفرت کر رہا ہے۔ اور اس سے کینہ اور بغض رکھ کر ظلم کر رہا ہے۔ اور یوں اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت کر کے معصیت کامر تکب ہو رہا ہے۔ اپنے بغض سے اللہ تعالیٰ کے دربار میں توبہ کر اور اس شخص کے علاوہ دوسرے محبوبان بارگاہِ اللہ، اولیاء و اصفیاء اور صالحین امت کی محبت کا سوال کرتا کہ تو ان سے محبت کر کے اللہ تعالیٰ سے موافقت اختیار کر لے۔

اسی طرح جس سے محبت کرتا ہے اس کے اعمال کو قرآن و سنت پر پیش کر۔ اگر قرآن و سنت کی تعلیمات کے مطابق وہ قبل محبت ہے تو اس سے محبت کر۔ قبل نفرت ہے تو نفرت کر۔ تاکہ تیری اس کے ساتھ محبت اور نفرت اپنی خواہش کی وجہ سے نہ ہو کیونکہ اللہ تعالیٰ مخالفت نفس کا حکم دیتا ہے۔

ولا تَبْعِدُ الْهُوَى فِي ضِلَالٍ كُنَّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ (ص: 26)

”اور نہ پیروی کیا کرو ہوائے نفس کی وہ بہم کا دے گی تمہیں راہِ خدا سے“

### محبت صرف ایک ہی محبوب سے ہوتی ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا: تجب ہے تو اکثر کرتا ہے میں جس کو پسند کرتا ہوں اس کی صحبت ہمیشہ میر نہیں رہتی۔ کوئی نہ کوئی چیز ہماری جدائی کا سبب من جاتی ہے۔ یا تو محبوب غائب ہو جاتا ہے یا موت یا عداوت اسے مجھ سے الگ کر دیتی ہے۔ میر اپنے دیدہ مال تلف ہو جاتا ہے اور میرے ہاتھ سے چھن جاتا ہے۔ (نہ کسی انسان کا وصال میر رہتا ہے اور نہ پسندیدہ مال کا)

پس اس کا جواب یہ ہے کہ کیا تو نہیں جانتا کہ تو حق تعالیٰ کا محبوب و مطلوب اور منظور نظر ہے۔ اسے غیرت آتی ہے کہ تو دوسروں سے مراسم رکھے۔ جانتا نہیں کہ اللہ تعالیٰ غیور ہے اس نے تجھے اپنے لیے پیدا کیا اور تو غیر کا

بنا پسند کرتا ہے؟

کیا تو نے اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان نہیں سنا:

**يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ** (المائدہ: 54)

”محبت کرتا ہے اللہ ان سے اور وہ محبت کرتے ہیں اس سے“

**وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْأَنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ** (الذاریات: 56)

”اور نہیں پیدا فرمایا میں نے جن و انس کو مگر اس لیے کہ وہ

میری عبادت کریں“

کیا تو نے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ وعلیٰ آله واصحابہ وسلم کا یہ ارشاد گرامی

نہیں سنا:

**إِذَا أَحَبَّ اللَّهُ عَبْدًا إِبْتَلَاهُ فَإِنْ صَرَّ أَفْتَنَاهُ . قِيلَ يَا**

**رَسُولَ اللَّهِ! وَمَا أَفْتَنَاهُ؟ قَالَ . لَمَيْذِرَلَهُ مَالًا وَلَا وَلَدًا**

”جب اللہ تعالیٰ کسی انسان سے محبت کرتا ہے تو اسے آزمائش

میں ڈال دیتا ہے۔ اگر وہ صبر کرے تو اسے ہر چیز سے بے نیاز

کر کے اپنا ہالتا ہے عرض کیا گیا یا رسول اللہ بے نیاز کر کے

اپنا کیسے ہالتا ہے۔ فرمایا۔ اس کے مال کو باقی چھوڑتا ہے اور نہ

چے کو زندہ چھوڑتا ہے“<sup>۱</sup>

اور یہ اسے لیے کرتا ہے کہ مال و دولت اور اولاد ہو گی تو میر ابندہ ان کی

محبت میں پھنس جائے گا اور اس طرح اپنے رب کے ساتھ اس کی محبت،

جائے گی۔ کم ہو جائے گی اور پارہ پارہ ہو جائے گی۔ وہ بیک وقت اللہ اور غیر اللہ کی

محبت کا دم بھرنے لگے گا۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ شریک کو قبول نہیں کرتا۔ وہ غیور اور

قاہر ہے۔ ہر چیز اس کے قبضہ قدرت میں ہے۔ ہر چیز اس کے حکم کے سامنے

<sup>۱</sup> دیلی "الفردوس" حدیث نمبر 968 راوی ابی عتبہ الجوانی رضی اللہ عنہ۔ حدیث

ضعیف ہے۔

سر انجدہ ہے۔ پس وہ شرک کو (ولاد کی صورت میں ہو یا مال کی صورت میں) بھاک اور تلف کر دیتا ہے تاکہ اس کے بند کے دل میں کسی اور کی محبت نہ رہے اور وہ خالصتاً پنے رب کی محبت میں سرشار رہے۔ پس یوں اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد پورا ہو جاتا ہے کہ وہ اللہ سے محبت کرتے ہیں اور اللہ ان سے۔ جب دل تمام شر کا عوائد سے خالی ہو جائے گا یعنی بندہ مؤمن کے دل میں نہ اہل عیال کی محبت رہے گی اور نہ مال و دولت کی چاہت نہ لذات و شهوات کی طلب رہے گی اور نہ حکومت و ریاست کا شوق نہ کرامات احوال کی تمnar ہے گی اور نہ منازل و مقامات کی آرزو۔ نہ جنت و درجات جنت کی خواہش اور نہ قرب وصول الی اللہ کا خیال۔ پس بندہ مؤمن کا دل ہر ارادے اور ہر خواہش سے جب اس طرح پاک ہو جائے جیسے ٹوٹا ہوا برتن کہ جس میں کوئی مائع نہیں ٹھہر سکتا کیونکہ اللہ کے فعل اور اللہ کی غیرت اور ہبہت کی دیواریں بلند کر دی جاتی ہیں اور کبریائی اور سطوت کی خندقیں کھود دی جاتی ہیں۔ دل میں نہ کسی چیز کا ارادہ پیدا ہو سکتا ہے اور نہ کسی چیز کی خواہش سر اٹھا سکتی ہے۔ ایسے میں دل کو مال دولت، اہل و عیال، دوست احباب جیسے اسباب اور کرامات و حاکم اور عبادات کوئی نقصان نہیں دے سکتیں۔ کیونکہ یہ تمام چیزیں دل سے باہر ہوتی ہیں۔ دل پر الہی پرے ہوتے ہیں پس اللہ تعالیٰ غیرت نہیں فرماتا۔ بلکہ یہ سب چیزیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہندے کیلئے باعث عزت و کرامت لطف، کرم اور نعمت میں جاتی ہیں۔ اللہ کے اس ہندے کی خدمت میں حاضر ہونے والے ان سے لطف اندوڑ ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے ہاں چونکہ اس ہندے کا خاص رتبہ اور مقام ہوتا ہے اس لیے اس کے طفیل آنے والے بھی عزت و تکریم سے نوازے جاتے ہیں۔ ان کی بھی مصائب و آلام سے حفاظت کی جاتی ہے۔ یوں یہ بندہ مؤمن ہندگان خدا کا نگہبان، کفایت کنده، اور مجاہد ماوی میں جاتا ہے۔ اس کے صدقے لوگوں کی تمثیل میں پوری ہوتی ہیں مصائب سے خلاصی پاتے ہیں اور یہ بندہ خدا دنیا اور آخرت میں اللہ تعالیٰ کے حضور ان کی شفاعت کرتا ہے۔

## مقاماتِ خلق اور منازلِ رجال

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: آدمی چار قسم کے ہوتے ہیں۔

ایک وہ آدمی جس کے پاس نہ زبان ہوتی ہے اور نہ دل۔ اس سے مراد اللہ کا نا فرمان مغادر، غبی اور بے کار آدمی ہے۔ اللہ تعالیٰ ایسے شخص سے کوئی سروکار نہیں رکھتا۔ اس میں کوئی بھلائی اور خیر کا پہلو نہیں ہوتا۔ ایسے لوگ خس و خاشاک کی مانند ہیں جن کا کوئی وزن نہیں ہوتا۔ ہاں اگر اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو اپنی رحمت سے ڈھانپ لے۔ ان کے دلوں میں ایمان کا چراغ روشن کر دے اور ان کے جوارح کو اپنی اطاعت پر لگادے تو الگبات ہے۔

خبردار کمیں ان میں سے ہو جاؤ۔ ان کی پناہ نہ لے۔ ان کا اعتبار نہ کر اور نہ ان کی سنگت اختیار کر۔ اللہ تعالیٰ کی نظر میں یہ مغضوب و معتوب ہیں انہیں عذاب دیا جائے گا۔ ایسے لوگوں کیلئے دوزخ کی آگ ہے۔ ہم ایسے لوگوں سے اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگتے ہیں۔

ہاں اگر تو عالم باللہ ہے۔ خیر کا معلم، دین کا ہادی قائد اور رہنماء ہے تو پھر ان کے پاس ضرور جا۔ انہیں اطاعتِ خداوندی کی طرف بلا انہیں معصیت کے ہولناک انجام سے خبردار کرتا کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک تو مرد میدان لکھا جائے اور تجھے انبیاء و رسول جیسا ثواب عطا کیا جائے۔ رسول اللہ تعالیٰ علیہ وعلی آلہ واصحابہ وسلم نے حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا:

لَمْ يَهْدِ اللَّهُ بِهَدَاكَ رَجُلًا خَيْرٌ لَكَ مَا تَطْلُعُ عَلَيْهِ الشَّمْسُ۔

”یقیناً تیری دعوت سے اللہ تعالیٰ کا ایک شخص کو ہدایت دے دینا تیرے لیے ہر اس چیز سے بہتر ہے جس پر سورج طلوع ہوتا ہے“

دوسرہ آدمی ہے جس کے پاس زبان تو ہے لیکن دل نہیں۔ وہ حکمت بھری باقیں کرتا ہے لیکن عمل سے عاری ہے۔ لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی طرف بلا تا ہے لیکن خود اس ذات سے دور بھاگتا ہے۔ دوسروں کے عیبوں کی قباحت میان کرتا ہے لیکن خود ان قباحتوں کو اپنے دل میں ہمیشہ پروان چڑھاتا ہے۔ لوگوں کے سامنے پر ہیز گاربنتا ہے جس کے جسم پر انسانی لباس ہے۔

ایسے لوگوں سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم نے اپنی امت کو خبردار کیا اور فرمایا ہے۔

### اخوف ما اخاف علی امتی کل منافق علیم اللسان ۱

”اپنی امت کے بدلے میں سب سے زیادہ جس چیز سے ڈرتا ہوں وہ ہر منافق شخص ہے جو بات کرنا خوب جانتا ہے“

دوسری حدیث میں یوں ہے :

### اخوف ما اخاف علی امتی من علماء السوء ۲

- ۱۔ ”الکامل“ از لکن عدی ج 3/ 970 صحیح لکن حبان حدیث نمبر 80 جس کے روایی عمران بن حصین ہیں۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اخوف ما اخاف علیکم جدائ المنافق علیم اللسان“ تم پر زیادہ خوف مجھے اس شخص سے ہے جو جھگڑا لو، منافق لوار ہر لسانیات ہو“ یہ حدیث صحیح ہے۔
- ۲۔ میرے پاس جتنے مصادر ہیں ان میں یہ حدیث نہیں ملی۔ المذری ”الترغیب والترہیب“ جلد 1/ 128 پر یہ حدیث نقل کرتے ہیں۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اس امت کے علماء و فہم کے ہیں۔ ایک وہ۔ جنہیں اللہ تعالیٰ نے علم عطا کیا تو انہوں نے اسے لوگوں پر خرچ کیا (پڑھایا) اور اس پر کسی عوغ کا خیال نہ رکھا۔ اور نہ اس کے بد لے کوئی قیمت لی۔ ایسے شخص کیلئے سمندر کی چھلیاں، چھٹی کے جانور اور فضا میں اڑنے والے پرندے بھی استغفار کرتے ہیں۔ وہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں سردار اور شریف کی حیثیت سے حاضر ہو گا حتیٰ کہ اسے مرسلین کی رفاقت نصیب ہوگی۔ دوسرہ اور ہے جسے اللہ تعالیٰ نے علم عطا کیا۔ لیکن اس نے اللہ کے بندوں میں اسے عام کرنے میں خلل سے کام لیا حرص و طمع میں مبتلا ہوا۔ اور اس کے بد لے قیمت قبول کی۔ ایسے آدمی کو قیامت کے دن آگ کی لگائیں دی جائے گی اور ایک منادی کرنے والا منادی کرے گا۔ یہ وہ ہے جسے اللہ نے علم جیسی دولت سے نوازا مگر اس نے اللہ کے بندوں کو زیور علم سے آراستہ کرنے میں خلل سے کام لیا۔ اس پر حرص والجھ کیا۔ اسی کے بد لے قیمت قبول کی اور اسی طرح نداہوتی رہے گی حتیٰ کہ حساب سے فراغت ہو جائے گی۔

”اپنی امت کے بارے سب سے زیادہ خوف مجھے برے علماء کا ہے“  
 ایسے لوگوں سے دور رہیے اور ان سے بھاگ جائیے ورنہ اپنی لذت گفتار  
 کے ذریعے تمہیں بیکار کر لیں گے تو بھی ان کی نافرمانیوں کی آگ میں جلا جائے گا۔  
 تیرا آدمی وہ ہے جس کا دل تو ہے لیکن زبان نہیں۔ اس سے مراد وہ  
 بندہ مؤمن ہے جسے اللہ تعالیٰ لوگوں سے مستور رکھتا ہے۔ اس کی پرده پوشی فرماتا  
 ہے۔ اور اسے اپنے عیوب پر مطلع کر دیتا ہے۔ ایسے انسان کے دل کو اللہ تعالیٰ منور  
 فرمادیتا ہے۔ لوگوں کے ساتھ ملنے جلنے میں جو خرابیاں ہیں گفتگو میں جو برائیاں  
 اور نقصان ہیں ان سے مطلع کر دیتا ہے اور اسے یقین ہو جاتا ہے کہ بھلائی خاموشی  
 اور گوشہ نشینی میں ہے۔

جیسا کہ نبی کریم ﷺ کا رشاد ہے :

من صمت نجا

”جو خوموش رہا نجات پا گیا“

اور کما جاتا ہے کہ عبادت کے دس اجزاء ہیں۔ ان میں سے تین خاموشی  
 میں پوشیدہ ہیں۔ ۳

یہ آدمی اللہ تعالیٰ کا ولی ہے۔ وہ اللہ تعالیٰ کی پرده پوشی میں محفوظ ہے۔  
 اسے سلامتی کے ساتھ عقل اور فراست کا نور حاصل ہے۔ وہ خداۓ رحمان کا ہم  
 نشین ہے اللہ کے اس پر بے شمار انعامات ہیں۔ وہ ایسا شخص ہے کہ ہر قسم کی بھلائی

۱۔ مسند امام احمد 2/1591 ترمذی۔ ”الجامع الصحيح“ حدیث نمبر 2501 روایی عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ۔ حدیث صحیح ہے۔

۲۔ ابن الدینا ”اصمود و ادب اللسان“ حدیث نمبر 36 میں وہیب بن الورد سے روایت  
 کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: حکمت کے دس اجزاء ہیں۔ نو خاموشی میں ہیں۔ دسوال عنعت نشینی  
 میں ہے۔ حدائقِ السری ”الذہد“ میں الی ذرا غفاری رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ۔  
 رسول اللہ ﷺ کا رشاد ہے۔ کیا میں تمہیں ایسی عبادت کی خبر نہ دوں جو سب عبادتوں سے آسان اور  
 بدن پر حلکی ہو؟ (فرمایا) خاموشی اور حسن خلق۔

اس کے پاس موجود ہے۔ ایسے شخص کی سُنگت اختیار کر۔ اس سے تعلقات قائم کر۔ اس کی خدمات جالا۔ اس کی ضروریات کو پورا کرنے کی سعادت حاصل کرنے کی کوشش کر۔ اور جن انعامات سے اللہ نے اسے نوازا ہے ان سے نفع اندوز ہو نیکی سعی کر۔ اگر تو اللہ کے اس بندے کی صحبت اختیار کرے گا اور ان کی خدمت جا لائے گا تو اللہ تعالیٰ تجھ سے محبت فرمائے گا اور تجھے اپنا بنائے گا۔ تجھے اپنے محبوب اور نیک بندوں کی صفائی میں شامل فرمادے گا۔ (انشاء اللہ تعالیٰ)  
چو تھا آدمی وہ ہے جس کے پاس دل بھی ہے اور زبان بھی اس سے مراد وہ آدمی ہے جسے فرشتوں میں عظیم انسان کے نام سے بلایا جاتا ہے۔ جیسا کہ حدیث شریف میں ہے۔

مَنْ تَعْلَمَ وَعَمِلَ بِهِ وَعَلِمَ دُعَىٰ فِي الْمَلَكُوتِ عَظِيمًا<sup>۱</sup>

”جس نے علم حاصل کیا۔ پھر اس پر عمل پیرا ہوا اور دوسروں کو

بھی تعلیم دی وہ ملکوت میں عظیم کے لقب سے بلایا جائے گا“

ایسا شخص درحقیقت اللہ تعالیٰ اور اس کی قدر توں کا عرفان رکھتا ہے۔

اللہ تعالیٰ اس کے دل میں نادر و نایاب علوم و دیعت فرمادیتا ہے اور اسے ایسے اسرار پر مطلع کرتا ہے جو دوسروں سے مخفی ہوتے ہیں۔ اسے چن لیتا ہے۔ اپنا بنا لیتا ہے۔ اپنا عشق دے دیتا ہے۔ اپنی طرف ہدایت کر دیتا ہے۔ اور اپنی حضوری میں ترقی دے دیتا ہے۔ اس کا سینہ ان اسرار و علوم کے لیے کھول دیتا ہے۔ اسے بزرگ، عقیق، جمعت، محمدی، حادی، شافع و مشفع صادق، مصدق اور اپنے رسولوں اور نبیوں کا خلیفہ اور جانشین، بنادیتا ہے۔ علیہم صلوات و تحيات و برکاتہ بنی آدم میں یہ بندہ غایت و منزل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس سے بڑا مرتبہ صرف نبوت کا ہے۔

۱۔ ابوبخیر التسلی نے کتاب ”العلم“ میں اور ان جوزی نے۔ ”حضرت سفیان ثوری“

کے حالات میں نقل فرمایا ہے۔

اس بندہ خدا کی صحبت اختیار کر۔ کسی حالت میں اس کی مخالفت، اس سے منا弗ت، دوری اور دشمنی نہ رکھ۔ اس کی نظر میں اپنی پزیرائی، اسے بات کا جواب دینے لور نصیحت کرنے کو ترک کر دے۔ سلامتی اسی میں ہے جو وہ بندہ خدا فرماتا ہے یا جو اس کے پاس (نصیحت) ہے دوسرے لوگوں کے پاس جو کچھ ہے وہ ہلاکت اور گمراہی ہیں۔ اگر دیکھ سکتا ہے تو اپنے فائدے کے لیے دیکھ۔ اگر احتیاط کرنے والا ہے تو احتیاط کر اگر اپنی ذات پر شافت رکھتا ہے لور اپنی بھلائی چاہتا ہے تو میری بات مان۔

هَدَّا إِنَّ اللَّهُ وَإِيَّاكَ لِمَا يُجْعِلُهُ وَيَرْضَاهُ . دُبُّنَاوَ أُخْرَى بِرَحْمَتِهِ

### ہر ایک مدت لکھی ہوئی ہے

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: کتنے تجباں کی بات ہے کہ تو اپنے پور دگار سے نالان ہے۔ اسے الزام دیتا پھر تا ہے اور کہتا ہے کہ اس نے مجھ پر ظلم کیا۔ مجھے روزی نہیں دی۔ غنی نہیں بنایا۔ مجھے مصائب و آلام سے نجات نہیں دی۔

کیا تجھے یہ بات معلوم نہیں کہ ہر کام کیلئے ایک مقرر وقت ہے جسے پہلے سے لکھا جا چکا ہے۔ ہر ایک مصیبت اور دکھ نے آخر مٹا ہے۔ ہر تکلیف کی انتاء ہے اپنی مدت پر اسے ختم ہونا ہے سو اس تکلیف سے نجات نہ پہلے ہو سکتی ہے اور نہ ہی مقررہ وقت کے بعد۔

المصیبت کے اوقات میں عافیت نہیں ہو سکتی اور سختی کا وقت آسانی کے وقت کے ساتھ نہیں بدل سکتا۔ اور محال ہے کہ فقر کی حالت غنی میں بدل جائے۔ ادب کو ملحوظ خاطر رکھ۔ خاموشی، صبر، رضا اور موافقت کو اختیار کر۔ اللہ سے نالاں رہنے اور اسے تہمت دینے سے توبہ کر۔ بارگاہ خداوندی میں انسانوں کی طرف تقاضائے طبیعت بشری یا بغیر کسی گناہ کے انتقام اور بلا وجہ گرفت نہیں۔ اللہ کریم ازل سے یکتا ہے۔ وہ ہمیشہ سے ہے اس کی ابتداء نہیں۔ اسی

نے ہر چیز تخلیق کی۔ اور ہر چیز کے فوائد اور نقصانات پیدا کیے۔ وہ ہر چیز کی ابتداء کو بھی جانتا ہے اور انتہاء کو بھی۔ اس کے اختتام کو بھی جانتا ہے اور انجام کو بھی۔ وہ اپنے فعل میں حکیم ہے۔ اپنی صنعت گری میں مضبوط ہے۔ اس کے فعل میں تاقض نہیں۔ کسی چیز کو فضول پیدا نہیں کرتا۔ اس کا کوئی کام عبیث نہیں۔ وہ ہر عیب اور نقص سے پاک ہے۔ اسے اس کے افعال میں ملامت نہیں کیا جاسکتا۔

اگر صبر و رضا اور اللہ کے فعل سے موافقت اور غنی کی ہمت نہیں تو فراغی اور کشائش کا انتظار کر حتیٰ کہ مصیبت کے دن پورے ہوں اور مرد وقت کے ساتھ ساتھ اللہ کریم حالت میں تبدیلی فرمادے۔ جس طرح سردی گرمی میں اور رات دن میں تبدیل ہو جاتے ہیں۔ اگر تو مغرب اور عشاء کے درمیان دن کی روشنی تلاش کرے تو ممکن نہیں۔ بلکہ لمحہ لمحہ اس کی تاریکی میں اضافہ ہوتا جائے گا حتیٰ کہ تاریکی اپنی انتہاء کو پہنچ جائے گی۔ پھر فجر طلوع ہو گی اور ہر طرف دن کی روشنی چھا جائے گی۔ تو چاہے یا نہ چاہے یہ سلسلہ جاری رہے گا۔ اگر تو عین دوپر کے وقت رات کی واپسی طلب کرے تو تیری دعا قبول نہیں ہوتی اور دوپر کی روشنی میں تاریکی کا خواب پورا نہیں ہو گا کیونکہ یہ طلب بے وقت ہے۔ سو تو خائب و خاسر، بے نیا و مرام رہے گا سب کچھ چھوڑ دے۔ سر تسلیم خم کر۔ اپنے رب کے بارے حسنِ طن رکھ اور صبر سے کام لے جو تیرا ہے تجھ سے چھیننا نہیں جائے گا اور جو تیرا نہیں تجھے دیا نہیں جائے گا۔

”خند اتو طلب کر۔ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں آہوزاری کر۔ گزگز اکر دعا کر اطاعت و انقیاد کے جذبہ سے اور اس کی فرمانبرداری کی نیت سے۔ کیونکہ اس کا حکم ہے۔“

**اَدْعُونَى اَسْتَجِبْ لَكُمْ (غافر: 60)**

”مجھے پکارو۔ میں تمہاری دعا قبول کروں گا“

**وَ اسْأَلُوا اللَّهَ مِنْ فَضْلِهِ (النساء: 32)**

”اور مانگتے رہو اللہ تعالیٰ سے اس کے فضل (وکرم) کو“

اور دوسری کئی آیات و احادیث اس حقیقت پر گواہ ہیں۔

تو اس کی بارگاہ میں دستِ سوال دراز کر۔ وہ ضرور کرم فرمائے گا لیکن اس کی قبولیت کے لیے ایک وقت، ایک مدت مقرر ہے۔ جب اللہ تعالیٰ ارادہ فرمائے گا دعا قبول ہو جائے گی۔ یا پھر دعا کی قبول نہ ہونے میں کوئی دنیاوی یا اخروی مصلحت پوشیدہ ہو گی۔ یا تیری دعا اور اللہ کے فیصلے اور اس کی مدت کے پورے ہونے میں موافقت ہو جائے گی۔ (ادھر تو دعا کرے گا ادھر اس کی قبولیت اور تیرے مقصود کے برآنے کا وقت آچکا ہو گا)

قبولیت میں تاخیر کی وجہ سے اسے الزام نہ دے اور مایوس نہ ہو دعا کرنے میں بھر حال فائدہ ہے نقصان نہیں۔ اگر تجھے فوری فائدہ نہیں پہنچا تو کوئی نقصان بھی تو نہیں پہنچا۔ اگر فوری اجلات نہیں ہوئی تو کل کو اس کا ثواب تو ملے گا۔ حدیث مبارکہ ہے۔

إِنَّ الْعَبْدَ يَرَى فِي صَحَافِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَسَنَاتٍ لَمْ يَعْرِفْهَا فَيُقَالُ لَهُ إِنَّهَا بَدَلُ سُؤَالِكَ فِي الدُّنْيَا。 الَّذِي لَمْ يُقْدَرْ قَضَاءُهُ فِيهَا لَهُ

قیامت کے روزہ نہدہ اپنے نامہ اعمال میں ایسی نیکیاں دیکھے گا جن سے وہ ناواقف ہو گا۔ اس سے کما جائے گا یہ دنیا میں کی گئی تیری دعا کا بدله ہے جس کے بارے اللہ کا فیصلہ پورا نہیں کیا گیا تھا۔“ او کما قال رسول اللہ ﷺ

۱۔ میرے پاس حدیث پاک کے چتنے مصادر ہیں ان میں یہ حدیث نہیں مل سکی۔ لیکن اس سے ملتی جلتی ایک اور حدیث طبرانی نے ”الدعا“ میں ابو سعید خدریؓ سے روایت کی ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا جو شخص دعا کرتا ہے جس میں نہ گناہ کی کوئی بات ہوتی ہے اور نہ قطع رحمی کا سوال ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے بدله اسے تین میں سے ایک چیز ضرور عطا فرماتا ہے۔ یا تو اس دعا کے بدله اس کے گزشتہ گناہ معاف کر دیتا ہے۔ یا فوراً اس دنیا میں اسے اس کا صلدے دیتا ہے یا آخرت کیلئے اسے ذخیرہ فرمادیتا ہے۔“

دعا کرنے سے اور کچھ بھی حاصل نہ ہو تو کم از کم اللہ وحدہ لا شریک کی یاد کی سعادت تو حاصل ہو ہی جائے گی۔ اس میں اللہ کی وحدانیت کا اقرار بھی ہے۔ کیونکہ تو صرف اللہ تعالیٰ سے دعا کر رہا ہے اور اس کے سواء کسی اور کے دروازے پر دستک نہیں دے رہا۔ تیرے لیل و نمار، صحت و تندرستی غنی و فقر کی حالت اور شخصیت کی حالت بلکہ تیری پوری زندگی دو حالتوں میں منقسم ہے۔

یا تو دعا ہی نہیں کر رہا بلکہ اللہ کے کیے پر راضی ہے۔ اور اس کے فیصلے کے سامنے سر تسلیم خم کیے موافقت فعلِ رملی کی راہ پر گامزن ہے۔ اور غسال کے ہاتھوں میت اور دایہ کے ہاتھوں شیر خوار پچ کی مانند بے حس و حرکت ہے۔ یا پھر گھڑ سوار کے ہاتھوں گیند کی مانند ہے کہ وہ جس طرف چاہتا ہے لے جاتا ہے۔ جس سمت چاہتا ہے البتا پلتا ہے۔ پس اللہ تعالیٰ خود تجھ میں کام کر رہا ہے اور تو اس کے سامنے کوئی حرکت نہیں کر رہا۔ اپنے آپ کو اس کے پر دکر دیا ہے۔

اگر اللہ تعالیٰ کی طرف بے تمہیں نعمتیں میر ہوں تو تیری طرف سے شکر اور حمد و شکر کی جاتی ہے۔ اور اس کے بد لے اللہ تعالیٰ اپنی عطا میں اضافہ فرماتا ہے۔

جیسا کہ اس کا ارشاد ہے :

لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَا زِيْدَنَّكُمْ (ابراهیم: 7)

”اگر تم سابقہ نعمتوں پر شکر کرو گے تو میں تمہارے لیے ان میں اضافہ کروں گا“

اگر دکھ اور تکلیف ہو تو اللہ کی توفیق ثابت قدمی، نصرت، نماز اور رحمت کی وجہ سے تو صبر و رضا کو اختیار کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ تجھ پر اپنا فضل فرماتا ہے۔ جیسا کہ اس کا ارشاد گرامی ہے۔

إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ (البقرہ: 153)

”یہاں اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے“

یعنی اللہ ان کی مدد فرماتا ہے اور انہیں ثابت قدم رکھتا ہے۔ اور کیوں نہ

ہو ہندہ صبر کر کے اپنے نفس خواہش اور شیطان کے خلاف اللہ تعالیٰ کی مدد کرتا ہے۔ جیسا کہ ارشادِ خداوندی ہے۔

إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُبَشِّرُ أَقْدَامَكُمْ (محمد: 7)

”اگر تم اللہ (کے دین) کی مدد کرو گے تو وہ تمہاری مدد فرمائے گا اور (میدانِ جہاد میں) تمہیں ثابت قدم رکھے گا“

جب اللہ پر اعتراض اور تخطی کی روشن ترک کر کے اپنے نفس کی مخالفت میں اللہ تعالیٰ کی مدد کرے گا اور اپنے نفس کے خلاف اللہ کا مددگاریں جائے گا اور اللہ کی رضا کی خاطر تلوار ہاتھ میں لیے نفس پر پھرہ دے گا اور جب بھی نفس کفر، شرک اور اپنی رعنونت سے حرکت کرے گا تو تو اپنے صبر، رب کی موافقت اس کے فعل پر طمانتی اور وعدہ خداوندی پر رضا کے ذریعے اس کا سر قلم کر دے گا تو اللہ تعالیٰ تیر امعاون اور مددگاریں جائے گا۔

صبر ہی پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے انسان پر شفقت و مریانی کی نظر ہوتی ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ الَّذِينَ إِذَا أَثَابَتْهُمْ مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّ اللَّهَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَبْدُونَ (آلِ بَرَّةٍ: 155: 157)

”اور خوشخبری سنائیے ان صبر کرنے والوں کو جو کہ پہنچتی ہے انہیں کوئی مصیبت تو کہتے ہیں پیشک ہم صرف اللہ ہی کے ہیں اور یقیناً ہم اسی کی طرف لوٹنے والے ہیں“ یہی وہ (خوش نصیب) ہیں جن پر ان کے رب کی طرح طرح کی نوازشیں اور رحمت ہے اور یہ لوگ سیدھی را پر ثابت قدم ہیں“

دوسری حالت یہ ہے کہ تو اللہ عزوجل کی بارگاہ میں گزر گڑا کر عاجزی و افساری سے دعا کرے۔ اور نیت یہ رکھے کہ وہ عظیم ذات ہے اور مجھ پر لازم ہے کہ اس کے حکم کی پیروی کرتے ہوئے اس کی بارگاہ میں سوال کروں اور وہ اس لائق ہے کہ اس کی جناب میں دست سوال دراز کیا جائے۔ کیونکہ وہ کائنات کا مالک ہے اور اس کا حکم ہے کہ مجھ سے مانگو اور مجھ سے رجوع کرو۔ اللہ کریم نے دعا کو وجہ سکون، اللہ اور ہندے کے درمیان رابطہ اور اپنے قرب کا ذریعہ اور سیلہ بتایا ہے۔ لیکن شرط یہ ہے کہ تاخیر کی وجہ سے اسے تھمت نہ دے۔ اس سے نالاں نہ ہو۔ کیونکہ ہر کام اپنے وقت پر انجام پاتا ہے۔

ان دو حالتوں میں سے ایک حالت کو اپنالے اور دونوں حالتوں سے تجاوز کرنے والوں سے نہ ہو جا۔ کیونکہ کوئی تیسری حالت ہے ہی نہیں۔

حد سے تجاوز کرنے والوں اور ظالموں سے نہ ہو جا۔ ورنہ اللہ تمہیں ہلاک کر دے گا اور تیری ہلاکت کی اللہ کو کوئی پر وہ نہیں۔ جیسے کہ پہلی امتوں کو دنیا میں بھی سخت عذاب سے دوچار کیا اور آخرت میں انہیں دردناک عذاب کا مستحق ٹھہرایا۔ سبحان اللہ العظیم۔ یا عالما بحالی عليك اتكالی

چراغاہ کے ارد گرد گھومنے والا کسی وقت بھی چراغاہ کے اندر آسکتا ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا : زهد و تقوی اختیار کر ورنہ ہلاکت کا پھندا تیری گردن میں ہو گا اور تو اس سے کبھی نجات نہیں پا سکے گا۔ ہاں اللہ تعالیٰ فضل و کرم فرمائے تو الگ بات ہے۔ نبی کریم ﷺ کی حدیث ہے۔

إِنَّ مَلَكَ الدِّينِ الْوَرْعُ. وَهَلَاكُهُ الطَّمْعُ وَإِنَّ مَنْ حَامَ حَوْلَ  
الْحِمَىٰ يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ . كَالرَّاتِعِ إِلَى جَنْبِ النَّرْزِ

يُوشِكَ أَنْ يَمْدَقَاهُ إِلَيْهِ لَا يَكَادُ أَنْ يَسْلِمَ النَّرَعَ مِنْهُۚ

”دین کا مدار زہد درع ہے اور اس کی ہلاکت لائق ہے۔ بلاشبہ جو چراغاں کے ارد گرد گھومتا ہے کسی وقت بھی اس میں داخل ہو سکتا ہے۔ کھیتی کے کنارے چلنے والے جانور کی مانند قریب ہے کہ اس کامنہ اس تک پہنچ جائے ممکن نہیں کہ کھیتی اس سے محفوظ رہے“

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ارشاد ہے کہ ہم دس میں سے نو چیزیں اس خوف سے ترک کر دیتے ہیں کہ حرام کا ارتکاب نہ کر پیٹھیں۔ اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا، ہم ستر مبارح دروازے اس خوف سے چھوڑ دیتے ہیں کہ کہیں گناہ نہ کر پیٹھیں ۲

حضرت ابو بکر اور حضرت عمر رضی اللہ عنہما کی یہ احتیاط صرف اس وجہ سے ہے کہ کہیں حرام کا ارتکاب نہ کر پیٹھیں۔ کیونکہ نبی کریم ﷺ کی یہ حدیث مبارکہ ان کے پیش نظر تھی۔

إِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمْيٌ وَأَنَّ حِمْيَ اللَّهِ مَحَارِمٌ فَمَنْ حَامَ حَوْلَ الْحِمْيِ يُوشِكَ أَنْ يَقْعَ فِيهِ ۳

۱۔ میرے پاس موجود مصادر میں یہ حدیث نہیں ملی۔ ہال خواری کی روایت کردہ ایک حدیث اس کی شاہد ہے نعمان بن بشیر سے مردی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے سنا حال بھی واضح ہے اور حرام بھی اور ان دونوں کے درمیان ممکن کچیزیں ہیں جنہیں اکثر لوگ نہیں جانتے۔ جس نے ممکن کچیزوں سے پرہیز کیا اس نے اپنادین اور عزت چالی۔ اور جو ممکن کچیزوں میں پڑ گیا وہ اس گذریے کی ماند ہے جو چراغاں کے ارد گرد چراتا ہے وہ کسی وقت بھی اندر جا سکتا ہے۔ ہر ایک بادشاہ کی محفوظ چراغاں ہے اور زمین میں اللہ کی محفوظ چراغاں حرام ہیں۔ حدیث نمبر 56

۲۔ ”الاتحاف“ از نیدی۔ ج 25/6

۳۔ تاریخ ابن عساکر۔ ج 3/273 نعمان بن شیر راوی ہیں۔

”ہر بادشاہ کی ایک محفوظ چراغاہ ہوتی ہے۔ اللہ کی چراغاہ اس کی حرام کردہ چیزیں ہیں۔ جو اس چراغاہ کے ارد گرد گھوما قریب ہے کہ اس میں واقع ہو جائے“

جو شخص بادشاہ کے دربار میں حاضر ہوا۔ پہلے دروازے سے آگے گزر، پھر دوسرے دروازے کو عبور کیا اور تیسرا دروازے پر جا کر ٹھہر گیا وہ بہتر ہے اس شخص سے جو پہلے دروازے پر ہے۔ کیونکہ باہر والا دروازہ صحراء کے قریب ہے اگر تیسرا دروازہ اس پر ہند بھی کر دیا گیا تو بھی اسے کوئی نقصان نہ ہو گا کیونکہ۔ اس کے پیچھے محل کے دو دروازے اور ہیں۔ اور ان دو دروازوں کے باہر بادشاہ کی فوج کا پسروہ ہے۔

لیکن پہلے دروازے پر ٹھہر نے والا محفوظ نہیں۔ اگر یہ دروازہ ہند کر دیا جائے تو وہ صحراء میں اکیارہ جائے گا اور بد معاش اور دشمن اسے پکڑ کر ہلاک کر دیں گے۔ یوں ہی جو عزیمت کی راہ اختیار کرتا ہے اور اسے نہیں چھوڑتا۔ اگر توفیق اور حفاظت کی صورت میں کی جاتی مدد روک بھی لی جائے تو تب بھی اسے رخصت پر عمل کی توفیق تو حاصل رہے گی۔ اور اس طرح وہ عزیمت کو چھوڑ کر شریعت کی حدود سے باہر نہیں آئے گا۔ اور اس حالت میں اگر اسے موت آئی تو اطاعت کی حالت میں آئے گی اور اس کے حق میں بہترین عمل کی گواہی دی جائے گی۔

لیکن جو رخصت پر عمل پیرا ہو اور عزیمت کی طرف قدم نہیں بڑھایا تو اس سے اگر توفیق چھپن جائے اور اللہ تعالیٰ اس سے اپنی مدد واپس لے لے تو اس پر حرص و ہواع غالب آجائے گی۔ شہوات نفس اس پر مسلط ہو جائیں گی۔ وہ حرام میں پڑ کر شریعت کی حدود سے باہر آجائے گا اور اللہ تعالیٰ کے دشمنوں شیاطین کے زمرے میں آجائے گا۔ اگر توبہ سے پہلے اسے موت آئی تو ہلاکت اس کا مقدر ٹھہرے گی ہاں رحمت و فضل خداوندی اسے ڈھانپ لے تو الگ بات ہے۔ بہر حال رخصت میں خطرہ ہے۔ اور عزیمت کی راہ اپنانے میں ہر قسم کی سلامتی ہے۔

## دنیا کو طلاق دینا جنت کا مر ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا : آخرت کو راس المال اور دنیا کو نفع خیال کر۔ اپنا پورا وقت آخرت کے حصول میں صرف کرنے کی کوشش کر۔ اگر اس سے کچھ وقت بچ جائے تو اسے اپنی دنیا اور معاش میں صرف کر دنیا کو راس المال اور آخرت کو اس سے حاصل ہونے والا نفع نہ ہے۔ کہ دنیا کمانے سے جو وقت بچے اسے آخرت کی بھلائی حاصل کرنے میں صرف کرنے لگے۔ پانچوں نمازیں چھٹ پٹ ادا کرے کہ بس ارکان کی ادائیگی پوری ہو جائے۔ رکوع و سجود کرتے ہوئے نہ واجبات نماز کا خیال رہے اور نہ ارکان کو سکون سے ادا کر سکے۔ یا پھر تھکاوث کی وجہ سے سو جائے اور ایک نماز بھی ادا نہ کرے۔ رات کو بھی مردار کی طرح سویا رہے اور دن کے وقت بھی بے کار لیٹا رہے۔ نفس اور شیطان کی پیروی میں آخرت کو دنیا کے بد لے پچڑا لے۔ نفس کا ہندہ و غلام اور سواری بن جائے۔ حالانکہ حکم تو تجھے یہ دیا گیا تھا کہ اس پر سواری کرے۔ اسے سدھائے اسے رام کرے اور اس پر سوار ہو کر سلوک کی راہ طے کرے جو آخرت اور مولا کی اطاعت کی راہ ہے۔ مگر تو نے اس کی غلامی کو قبول کر کے اس پر ظلم کیا۔ اور اپنی باغ اس ظالم سرکش کے ہاتھ میں دے دی اور اس کی شھوتوں، لذتوں کا پیرو ہو گیا۔ اس کا دوست بن بیٹھا۔ شیطان اور خواہش سے تعلقات کرے۔ دنیا بھی گئی اور آخرت بھی ہاتھ نہ آئی۔ دارین کی رو سیاہی مقدار بن گئی۔ اور قیامت کو لوگوں میں سے غریب ترین اور دین و دنیا کے اعتبار سے خائب خاسر ٹھہرا نہ نفس کی پیروی کی وجہ سے مقدر سے زیادہ دولت ہاتھ آئی اور نہ آخرت کی بھلائی نصیب ہوئی۔ اگر تو نے اسے آخرت کی راہ پر چلایا ہوتا اور آخرت کو راس المال اور دنیا کو اس کا نفع تصور کیا ہوتا تو باسانی خوشی دینا میں اپنے مقدر کو بھی پالینا اور آخرت کی بھلائی سے محروم بھی نہ ہوتا۔ نبی کریم ﷺ نے

جیسے ارشاد فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ يُعْطِي الدُّنْيَا عَلَى نِيَّةِ الْآخِرَةِ وَلَا يُعْطِي الْآخِرَةَ  
عَلَى نِيَّةِ الدُّنْيَا۔

”بلاشبہ اللہ تعالیٰ آخرت کی فکر پر دنیا عطا فرماتا ہے مگر دنیا کی  
فکر پر آخرت عطا نہیں فرماتا۔“

اور ایسا کیوں نہ ہو آخرت کی فکر اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے کیونکہ فکر اور  
نیت عبادت کی روح اور اس کی اصل ہے۔

جب دنیا میں زہد اختیار کر کے اور آخرت کو طلب کر کے تو نے اللہ  
عزوجل کی اطاعت کی تو تو اللہ کے خاص بندوں اور اہل طاعت و محبت میں شمار  
ہوا۔ اور تجھے آخرت حاصل ہو گئی یعنی جنت اور اللہ تعالیٰ کا پریوس۔ اور دنیا نے بھی  
تیری خدمت گزاری کی۔ اور جو مقدر میں لکھا تھا۔ اس کا ایک ایک دانہ مل گیا۔  
کیونکہ دنیا کا ذرہ مالک و خالق کا تابع ہے۔ اگر تو دنیا میں مشغول رہا اور آخرت  
سے اعراض برستا رہا تو اللہ تعالیٰ بھی ناراض ہوا اور آخرت کی بھلانی بھی گئی۔ دنیا کی  
خوشنودی بھی حاصل نہ ہوئی اور تحک کر چور چور ہو گیا۔ وجہ یہ ہے کہ دنیا اللہ  
تعالیٰ کی مملوک ہے جو اللہ کی نافرمانی کرتا ہے دنیا اس کی احانت کرتی ہے اور جو اس  
کریم کی اطاعت فرمانبرداری کرتا ہے دنیا اس کی عزت و تکریم جمالاتی ہے۔ پس  
اس پر نبی کریم ﷺ کا یہ ارشاد گرامی صادق آتا ہے:

الدُّنْيَا وَالْآخِرَةُ ضُرُّتَانِ۔ إِنْ أَرْضَيْتَ إِحْدَاهُنَّ سَخِطْتَ  
عَلَيْكَ الْآخِرَى۔ ۲

۱۔ ”الصحاب“ ازالقطناعی۔ ج 2/164 راوی انس بن مالک۔ حدیث منقطع ہے۔ ایک راوی  
متروک ہے۔

۲۔ میرے پاس جو مصادر ہیں ان میں یہ حدیث نہیں مل سکی۔

”دنیا اور آخرت سوکنیں ہیں۔ اگر ان میں سے ایک کو راضی کرے گا تو دوسرا ناراض ہو جائے گی“

رب قدوس کا ارشاد پاک ہے :

مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الْآخِرَةَ

(آل عمران: 152)

”بعض تم میں سے طلبگار ہیں دنیا کے اور بعض تم میں سے طلبگار ہیں آخرت کے“

یعنی کچھ لوگ اپناۓ دینا ہیں اور کچھ طالبان آخرت۔ دیکھ تو ان میں سے کس زمرے میں آتا ہے۔ اور دنیا میں ان دو فریقوں میں سے کس فریق میں شمولیت پسند کرتا ہے۔ مخلوق دو فریقوں میں بٹی ہوئی ہے۔ ایک فریق طالب دنیا ہے اور دوسرا فریق طالب آخرت۔

قیامت کے روز بھی ان کے دو گروہ ہوں گے۔ ایک فریق جنتی ہو گا اور دوسرا دوزخی۔ ایک فریق کو اپنے اعمال کا حساب دینے کیلئے طویل عرصہ کھڑا رہنا پڑے گا جہاں ایک دن پچاس ہزار سال کے بر امد ہو گا جن کو آج تم شمار کرتے ہو۔ جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ (الشوریٰ: 7)

”ایک فریق جنت میں اور دوسرا فریق بھر کتی آگ میں ہو گا“  
نبی کریم ﷺ بھی یہی فرماتے ہیں :

إِنَّكُمْ تَكُونُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي ظَلَلِ الْعَرْشِ عَاكِفُونَ  
عَلَى الْمَوَابِدِ عَلَيْهَا أَطَيْبُ الطَّعَامِ وَالْفَوَاحِدِ وَالشَّهَدِ  
أَبْيَضُ مِنَ الثَّلْجِ، يَنْظَرُونَ إِلَى مَنَازِلِهِمْ فِي الْجَنَّةِ حَتَّى  
إِذَا فَرَغَ مِنْ حِسَابِ الْخَلْقِ دَخَلُوا الْجَنَّةَ يَهْتَدُونَ إِلَى  
مَنَازِلِهِمْ كَمَا يَهْتَدِي أَحَدُ النَّاسِ إِلَى مَنْزِلِهِ

مجھے جتنے مصادر دستیاب ہیں ان میں یہ حدیث نہیں ہے۔

روز قیامت تم عرش کے سایہ میں ہو گے۔ تمہارے سامنے دستر خوان  
خچھ ہوں گے جن پر بہترین کھانے، پھل اور شمر کھا ہو گا۔ اور یہ شدید برف سے  
زیادہ سفید ہو گا۔ تم جنت میں موجود اپنے گھر دل کو دیکھو گے حتیٰ کہ جب مخلوق  
اپنے حساب سے فارغ ہو گی تو تم جنت میں چلے جاؤ گے۔ تم سید ہے اپنے جنتی  
گھر دل میں پہنچو گے جیسے کوئی شخص اپنے گھر پہنچ جاتا ہے۔

یہ سب کچھ انہیں ترک دنیا اور طلب آخرت اور طلب مولیٰ میں  
مشغولیت کی وجہ سے ملے گا۔ اور حساب کی طوالت اور طرح طرح کے عذاب اور  
ذلت در سوائی صرف دنیا کی محبت و رغبت اور آخرت سے بے پرواہی برتنے کے  
سبب ہوں گے۔

اپنے نفس پر نظر رکھ لوراں کیلئے بہترین فریق کا انتخاب کر۔ اسے شیاطین  
یعنی برے لوگوں لور جنوں کی دوستی سے چا۔ کتاب و سنت کو اپنا رہنمایا۔ اسی کی  
تعلیمات پر نظر رکھ لور انہیں کے مطابق عمل پیرا ہو، قیل و قال لور ہوس کا شکلانہ ہو۔

رب قدوس کا ارشاد ہے :

وَمَا أتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا  
وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (الحشر : 7)

”اور رسول کریم جو تمہیں عطا فرمادیں وہ لے لو۔ اور جس سے  
تمہیں روکیں تو رک جاؤ۔ اور ڈرتے رہا کرو اللہ سے۔ بے  
شک اللہ تعالیٰ سخت عذاب دینے والا ہے۔“

یعنی اللہ تعالیٰ سے ڈر دو اور اس کی مخالفت نہ کرو کہ اللہ کے رسول کے  
لائے ہوئے دین کو چھوڑ کر اپنے لیے عبادت اور عمل کی نئی راہیں پیدا کرو۔ جیسا  
کہ اللہ تعالیٰ نے ایک گمراہ قوم کے بارے فرمایا :

وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَا هَا عَلَيْهِمْ (المدید : 27)

”اور رہبانیت کو انہوں نے خود ایجاد کیا تھا۔ ہم نے اسے ان

پر فرض نہیں کیا تھا”

اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب نبی محمد ﷺ کی پاکیزگی کو بیان کیا اور باطل اور جھوٹ سے ان کی تنزیہ سے فرمائی اور کہا۔

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ . إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ

(النجم: 4-3)

”اور وہ توبہ تاہی اپنے خواہش سے نہیں ہے یہ مگر وہی جوان کی طرف کی جاتی ہے“

یعنی جو کلام مجید آپ لائے ہیں وہ میری طرف سے نازل کردہ ہے۔ ان کی خواہش یا نفس کو اس میں داخل نہیں۔ اس لیے اس کی اتباع کرو۔

پھر فرمایا:

فَلَمَّا كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ

(آل عمران: 31)

”اے محبوب! آپ فرمائیے (انہیں کہ) اگر تم (واقعی) محبت کرتے ہو اللہ سے تو میری پیروی کرو (تب) محبت فرمانے لگے گا تم سے اللہ“

بتا دیا کہ محبت کا راستہ نبی کریم ﷺ کی قول اور فعل اتباع ہے۔ نبی

کریم ﷺ کا ارشاد ہے۔

الاكتساب سنتی والتوكيل حالتی او كما قال

”اكتساب میری سنت ہے اور توكیل میری حالت ہے“

۱۔ میرے پاس جتنے صادر ہیں ان میں یہ حدیث مجھے نہیں ملی۔ بعض لوگوں کا گمان ہے کہ توکل اکتساب اور اسباب کو برائے کار لانے کے منانی ہے جب تمام کام مقدر ہو چکے ہیں تو محنت کرنے سے کیا حاصل۔ یہ خیال فاسد ہے۔ محنت فرض بھی ہے۔ مستحب بھی ہے مباح بھی۔ اور بعض صورتوں میں مکروہ بھی۔ اور بعض صورتوں میں اکتساب اور محنت حرام ہے۔ خصوصاً علیہ توکل کے بلند درجہ پر فائز تھے لیکن اس کے باوجود ہتھیار بند ہوتے۔ تجارت فرماتے۔ حتیٰ کہ کافروں نے الزام دیا۔ یہ کیمار رسول ہے جو کھانا لکھتا ہے اور بازاروں میں چلتا ہے۔ (الفرقان: 7)

پس آپ کی سنت اور حالت دونوں کو اختیار کر۔ اگر تیرے ایمان میں کمزوری ہے تو کسب کو اختیار کر اور اگر ایمان قوی ہے تو دوسری حالت یعنی توکل کو اختیار کر۔ رب قدوس ارشاد فرماتا ہے۔

وَعَلَى اللَّهِ فَتُوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (المائدہ: 23)

”اور اللہ پر بھروسہ کرو اگر ہو تم ایماندار“

وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ (الطلاق: 3)

”اور جو (خوش نصیب) اللہ پر بھروسہ کرتا ہے تو اس کے لیے وہ کافی ہے“

إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ (آل عمران: 159)

”یہ شک اللہ تعالیٰ محبت کرتا ہے توکل کرنے والوں سے“

اللہ تعالیٰ تجھے توکل کا حکم دے رہا ہے اور تجھے اس بارے تنیبہ فرم رہا ہے جیسا کہ اس نے اپنے محبوب ﷺ کو متنبہ فرمایا۔

تمام کاموں میں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی پیروی کر۔ ورنہ یہ کام تیرے منہ پر دے مارا جائے گا۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے۔

مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ

”جس نے کوئی ایسا کام کیا جس کے بارے ہمارا حکم نہیں تو وہ

کام مردود ہے“

۱۔ امام مسلم اپنی صحیح کتاب الاقضیہ حدیث نمبر 18 میں حضرت عائشہ کی روایت سے یہ حدیث نقل کرتے ہیں۔ عرب کہتے ہیں کہ ”الرد“ یہاں مردود کے معنی میں ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ غیر مسنون عمل باطل اور غیر معتبر ہے۔ یہ حدیث قواعد اسلام میں ایک اہم عظیم قاعدة ہے۔ اس کا شمار جو امنع الکم میں ہوتا ہے۔ یہ حدیث ہر بدعت اور نئی چیزوں کا رد کرتی ہے۔ اسے حفظ کرنا چاہیے اور مکفرات کے ابطال اور اس سے احکام مستطب کرنے کیلئے اسے استعمال کیا جائے۔

یہ حکم عام ہے۔ کسب رزق، دوسرے اعمال اور اقوال میں آپ ﷺ کی پیروی ضروری ہے۔ کیونکہ آپ کے علاوہ ہمارا کوئی نبی نہیں جس کی ہم اتباع کریں۔ اور نہ قرآن کریم کے علاوہ کسی دوسری کتاب سے ہمہ انسانی ہمارے لیے جائز ہے۔ پس قرآن و سنت کے دائرے سے باہر نہ جاؤ نہ ہلاک ہو جائے گا اور خواہش اور شیطان تجھے گمراہ کر دیں گے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

وَلَا تَتَّبِعِ الْهَوَىٰ فَيُضْلِلُكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ (ص: 26)  
”اور نہ پیروی کیا کرو ہوائے نفس کی وہ بھکاری کے گی تمیں را  
خدا سے“

سلامتی قرآن و سنت پر عمل پیرا ہونے میں ہے۔ اور انہیں چھوڑ کر کسی اور کی پیروی ہلاکت ہے۔ قرآن و حدیث کی بدولت ہی انسان ولایت، بد لیست اور غوشیت کی حالت تک پہنچ ترقی کرتا ہے۔

حاسد گویا نار ارض رہنے کیلئے پیدا کیا گیا ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اے ہندو مومن! تو اپنے پڑوی سے اس کے کھانے پینے، لباس، عورت، گھر، دولت و ثروت اور مولا کی دی گئی دوسری نعمتوں کی وجہ سے کیوں حسد کرتا ہے۔ اللہ کریم نے اس پر اپنا افضل و کرم فرمایا ہے تو اس پر کیوں جلتا ہے۔

کیا نہیں جانتا کہ حسد تیرے ایمان کو کمزور کر دے گا اور پروردگار کی نگاہ میں تجھے گرا دے گا اور وہ کریم تجھے سے نار ارض ہو جائے گا۔

کیا تو نے نبی کریم ﷺ کی بیان کردہ یہ حدیث قدسی نہیں سنی

”الْحَسُودُ عَدُوٌ نِعْمَتِي“۔

”حاسد میری (عطا کرده) نعمت کا دشمن ہے۔“

اور کیا تو نے نبی کریم ﷺ کا یہ ارشاد مبارک نہیں سن؟

انَّ الْحَسَدَ يَا كُلُّ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ۔

پھر اے مسکین! تو کس لیے حسد کرتا ہے۔ کیا تو دوسرا کے نصیبے پر

جلتا ہے یا اپنے نصیبے پر؟

اگر تو اپنے بھائی کے مقدر پر حسد کرتا ہے جو اللہ کی دین ہے۔

جیسا کہ اس کا ارشاد گرامی ہے:

نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا

(الزخرف: 32)

۱۔ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے اسے ”الاحیاء“ ج 3/188 میں حضرت ذکریا علیہ السلام کے حوالے سے فرمایا ہے۔ اور اس پر یہ الفاظ زیادہ کیے ہیں۔ ”مُخْسَخْتَ لِفَضْلِنِي، غَيْرُ رَاضٍ بِقِسْمَتِنِي الَّتِي قِسْمَتُ بِيْنَ عِبَادِي“ میرے فیصلے سے تالا۔ میری تقسیم جو میں نے اپنے صندوقوں میں جاری فرمائی اس پر برا راض ہے ”اس کی ایک اور حدیث شاہد ہے لیکن اس کی سند ضعیف ہے لیکن اس کا معنی صحیح ہے۔ لعن عباس رضی اللہ عنہما مروی ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”انَّ لِعَمِ الْهَادِئِ“ پچھے لوگ اللہ کی نعمتوں کے دشمن ہیں۔ قتل و من اولانک۔ پوچھا گیا وہ کون ہیں۔ قال۔ فرمایا: ”الذِينَ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ“ جو لوگوں سے ان نعمتوں کی وجہ سے حسد کرتے ہیں جو میں نے اپنی اپنے فضل سے عطا فرمادی ہیں۔“

۲۔ اسے ابو داؤد نے اپنی سنن میں نمبر 4903 پر حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی سند کی روایت سے نقل فرمایا ہے۔ اور ابن ماجہ نے اپنی سنن میں نمبر 4210 پر انس بن مالک رضی اللہ عنہ کی سند کی روایت سے فرمایا ہے۔ انسوں نے یہ الفاظ زیادہ روایت کیے ہیں۔ والصدقة تعظی الخطيئة كما يطفى الماء النار۔ والصلوة نور المؤمن والصيام جنة من النار۔ ”اور صدقہ گناہوں کی آگ کو یوں بخجاہدیتا ہے جس طریقے میں آگ کو نماز مؤمن کا نور ہے اور روزے آگ سے چاہ کیلئے ڈھال ہیں۔“ یہ حدیث ضعیف ہے۔ منابوی ”یقین القدر“ ج 3/414 میں فرماتے ہیں کہ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: حسد عبادات میں فساد برپا کرتا ہے۔ گناہوں پر اہماد تا ہے۔ یہ دلائل حرج ہے جس میں عموم الناس کے علاوہ کئی علماء بھی مبتدا ہیں۔ حقی کہ اسی بھماری کی وجہ سے وہ بہاک ہو گئے اور جنم رسید ہوئے۔ تیرے لیے اتنا ہی کافی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تجھے حاسد کے شر سے اسی طرح پنداہ مانگنے کا حکم دیا ہے۔ جس طریقہ شیطان کے شر سے پناہ مانگنے کا حکم دیا ہے۔ دلکم حسد کتابہ واشر اور فتنہ ہے کہ اللہ تعالیٰ حاسد کو شیطان اور جادوگر کی جگہ دی ہے۔ حسد کی وجہ سے اطاعت میں خلل پڑتا ہے۔ انسان گناہ اور معصیت میں مبتدا ہو جاتا ہے اور بہاوجہ عمر اور پریشانی امتحاتا ہے۔ حسد کی وجہ سے دل اندھا ہو جاتا ہے حتیٰ کہ احکام خداوندی سے مواقف میں جاتا ہے۔ اسے احسان زیاد ہی نہیں رہتا۔ ایسا شخص بھی اپنے مقصد کو نہیں پا سکتا۔ اس کی عقل بانجھ اور غم و اندھہ اس کا مقدر ٹھہرتا ہے۔ واللہ اعلم۔ اس کے لیے دیکھیے حضرت شیخ عبد القادر رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ کی کتاب جو ہمارے مکتبے نے شائع کی ہے۔ یعنی سر السر ارس 123۔

”ہم نے خود تقسیم کیا ہے ان کے درمیان سامان زیست کو اس دنیوی زندگی میں“

تو تو اپنے بھائی پر ظلم کر رہا ہے۔

ایک آدمی عیش و عشرت کی زندگی بسر کر رہا ہے۔ اسے طرح طرح کی نعمتیں میسر ہیں اللہ تعالیٰ کا اس پر بڑا افضل و کرم ہے۔ اس کے نصیب میں خیر ہی خیر ہے۔ ایسا مقدر کسی کو عطا نہیں ہوا۔ اے بندہ مؤمن بھلا تجھ سے ظالم اور جاہل، غبی اور بے وقوف بھلا اور کون ہے جو اللہ کی عطا کردہ نعمتوں کی وجہ سے جل رہا ہے۔

اگر تجھے اپنی قسمت پر حسد ہے تو تو کمال جاہل اور بے وقوف ہے۔ تیری قسمت میں لکھائی کی دوسرا کو تو مل نہیں سکتا اور نہ تجھ سے کسی دوسرا کی طرف منتقل ہو سکتا ہے۔ رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔

مَا يَدِلُّ الْقَوْلُ لَدَىٰ وَمَا أَنَا بِظَلَامٍ لِلْعَبْيِدِ (ق: 29)

”میرے ہاں حکم بدلا نہیں جاتا اور نہ میں اپنے بندوں پر ظلم کرتا ہوں“

اللہ تعالیٰ ظلم نہیں کرتا تیرے مقدر اور نصیبے میں لکھی نعمتیں تجھ سے لیکر کسی دوسرا کو دے دے۔ ایسا سوچنا جمالت ہے اور اپنے بھائی سے زیادتی کے مترادف ہے۔

مؤمن یا فاجر پڑوی سے حسد کرنے سے زیادہ بہتر تو یہ ہے کہ تو زمین سے حسد کرے جو سونے، چاندی اور دوسرے کنوں و خاتم اور جواہر کا معدن ہے جس کے اندر سے عاد، ثمود، کسری، قیصر نے خزانے نکال کر جمع کیے۔ تیرے پڑوی کے پاس تو اس دولت کا کروڑوں حصہ بھی نہیں ہو گا۔

تیرا اپنے پڑوی سے حسد کرنا ایسے ہے جیسے کوئی آدمی ایک بادشاہ کو دیکھے۔ جس کی مملکت و سیع ہو۔ لشکر لا تعداد ہو۔ خدام و خشم اشارہ ابرد کے منتظر

گوش بر آواز ہوں۔ اس کی بہیت و طاقت سے مر عوب دسرے ممالک اسے خراج دیتے ہوں۔ اسے طرح طرح کی نعمتیں، آسا نیشیں اور سامان عیش و تجم حاصل ہو۔ وہ شخص بادشاہ کی دولت و ثروت اور عیش و عشرت پر حسدنا کرے۔ پھر اسے ایک صحرائی کتا نظر آئے۔ جو بادشاہ کو اپنے کتوں میں سب کتوں سے زیادہ عزیز ہو۔ جس کی یہ خوب خاطر مدارت کرتا ہو۔ دن رات اسے ساتھ رکھتا ہو۔ اسے اپنے ساتھ سلاتا ہو۔ اپنے ساتھ لیکر اٹھتا ہو۔ بادشاہ اپنے مطبخ سے اسے بہترین کھانا کھلاتا ہو۔ اور اس کا چاہو اد و سرے کتوں کے آگے ڈالا جاتا ہو۔ وہ شخص اس کے کو اس طرح پلتے دیکھ کر حسد کی آگ میں جلنے لگے۔ اس سے دشمنی پال لے اور آرزو کرنے لگے کہ یہ کتابہ لاک ہو جائے۔ اور وہ اس کی جگہ لے لے۔ اور یہ سب خیال میتگی اور خست کی وجہ سے ہونہ کے زهد قناعت اور دین داری کی وجہ سے۔ کیا زمانے میں اس سے بد احتمق نادان اور جاہل کوئی اور ہو گا۔ پھر اسے مسکین اگر تجھے علم ہوتا کہ کل تیرے پڑو سی کوان نعمتوں کا لتنا کڑا حساب دینا ہے۔ قیامت کے روز ان نعمتوں کی وجہ سے اسے بارگاہ خداوندی میں کس قدر مسئولیت کا سامنا کرنا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی ان نعمتوں کو اگر اس نے ذریعہ اطاعت و اتفاقیاد نہ بنا�ا اور ان کی وجہ سے ہندے پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو فرائض عائد ہوئے وہ اس نے پورے نہ کیے حکم خداوندی کی پیروی نہ کی مناہی سے اجتناب نہ کیا۔ اور ان نعمتوں کو عبادت خداوندی اور اطاعت اللہ میں کام میں نہ لایا تو اس کو جس سختی کا سامنا ہو گا کہ وہ تمباکرے گا کاش ہمیں اس دولت سے ایک ذرہ بھی نہ دیا جاتا۔ کاش ان نعمتوں سے ہمیں ایک دن کے لیے بھی نہ نواز جاتا۔ اگر تو ان حالات سے آگاہ ہوتا تو دولت اور دنیوی نعمتوں کی کبھی آرزو نہ کرتا۔

کیا تو نے نبی کریم ﷺ کی یہ حدیث پاک نہیں سنی کہ آپ نے فرمایا:

**لَيَتَمْنَى أَفْوَامُ يَوْمِ الْقِيَامَةِ أَنْ تُقْرَضُ الْحُوْمَهْمُ**

بِالْمَقَارِيْضِ مِمَّا يَرُوْنَ لِاصْحَابِ الْبَلَاءِ مِنَ الثَّوَابِ۔  
 ”قيامت کے روز کچھ لوگ اہل بلا کو ملنے والے ثواب کو دیکھ  
 کر یہ آرزو کریں کہ کاش دنیا میں ہمارے گوشت قینچیوں سے  
 کاٹ جاتے“

کل (قيامت کے روز) تیراپڑو سی آرزو کرے گا کہ کاش میں دنیا میں اس  
 شخص کی طرح غریب اور مغلس اور ابتلاء و آزمائش میں ہوتا تو مجھے اس قدر حساب  
 نہ دینا پڑتا اور پچاس ہزار سال تک قيامت کی گرمی میں یوں گھڑانہ ہونا پڑتا۔ کاش  
 میں دنیا میں دنیاوی نعمتوں سے لطف اندو زندگی میں یوں گھڑانہ ہونا پڑتا۔ کاش  
 کے سایے میں کھاتے پیتے، فرحت و سرور میں بڑے آرام سے اللہ کی نعمتوں سے  
 لطف اندو زندگی میں کھاتے پیتے، فرحت و سرور میں بڑے آرام سے اللہ کی نعمتوں سے  
 آفات فقر اور مشکلات پر صبر کیا۔ اور اپنے نصیبے پر راضی اللہ کے فیصلے کے سامنے  
 سرافگنده رہا۔ اور کبھی شکایت نہیں کی کہ مجھے فقیر پیدا کیا۔ دوسروں کو غنی بنا دیا۔  
 مجھے یہماری دی اور دوسروں کو عافیت خخشی۔ مجھے مصائب و آلام میں بنتلا کیا جب  
 کہ دوسروں کو فراغی دی۔ مجھے ذلیل کیا دوسروں کو عزت دی۔

جَعَلَنَا اللَّهُ وَيَاْكَ مِمَّنْ صَبَرَ عَلَى الْبَلَاءِ وَشَكَرَ عَلَى النُّعَمَاءِ وَأَسْلَمَ وَفَوَضَ الْأُمُورَ إِلَى رَبِّ الْأَرْضِ وَالسَّمَاءِ.

صدق دلیل تقوی، جمال باطن اور کمال دین و دنیا ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاہ نے فرمایا: جو  
 شخص اللہ تعالیٰ سے سچائی اور اخلاص بر تا ہے وہ ہر وقت غیر سے متوضہ رہتا ہے۔

ا۔ طبرانی (الصیغ) ج 1/88 ترمذی (الجامع الصحیح) حدیث نمبر 2402۔ روای حضرت جابر  
 ہیں۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے۔ ”قيامت کے دن اہل عافیت جب اہل بلاء کے  
 ثواب کو دیکھیں گے تو تمہی کریں گے کہ کاش ان کی جلد دنیا میں مقتضیوں سے کامی جائیں“  
 حدیث حسن صحیح ہے۔

اے میری قوم! جو تمہارا نہیں اس کی خاطر دعائے کرو۔ اللہ کو یکتا یقین کرو اور شرک نہ کرو مخد القنیر کے تیر زخمی کرتے ہیں جان لیوا نہیں ہوتے۔ جو اللہ کی راہ میں جان تلف کر دے اللہ تعالیٰ اسے اس کا بہترین اجر دیتا ہے۔

### حرص ہر (باطنی) یہماری کا گھر ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: کسی چیز کو امر رہنی کے بغیر محض خواہش نفس سے قبول کرنا مگر ابھی اور معصیت ہے۔ اور خواہش نفس کو ترک کر کے حکم خداوندی کی بناء پر کسی چیز کو لینا اور قبول کرنا فرمانبرداری اور حق سے موافقت ہے۔ اور اس کا چھوڑنا اور قبول نہ کرنا ریاء اور نفاق ہے۔

ا۔ اصل نسخہ میں عبارت زائد ہے جو دوسرے نسخوں میں نہیں۔ اس لیے میں اسے خاشید میں نقل کرتا ہوں۔ ”جان لو کہ جب تم اللہ کے فیصلوں سے موافق کر لو گے تو ثبوت جاؤ گے (تمہاری اناثوٹ جائے گی) صرف اسی دل کو منتخب کیا جاتا ہے جس کو ہر قسم کی غلاظت سے پاک کر دیا گیا ہو۔ (انثانٹے کے بعد) تو اسے کتے کی مانند ہو جائے گا جو مالک کے دروازے پر پاؤں پھیلا کر بیٹھ جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے تجھے یہ ندا آئے گی۔ اے نفس مطہرہ اور پاس آجائانے پر رب کی طرف اس حال میں کو تو اس سے راضی اور وہ تجھے راضی۔ یہاں دل کو حجمونگی دولتِ نصیب ہو گی اور طواف کعبہ دل کیلئے اللہ تعالیٰ ہو گا۔ اللہ تعالیٰ اس کیلئے اپنا جلال ظاہر فرمائے گا۔ خیمہ قرب میں اسے نہراۓ گا۔ حریم قدس میں جگہ عطا فرمائے گا۔ اس کے قرب پر فخر فرمائے گا اور اس کی حاجات کو دور کرے گا۔ اسے علم و بصیرت سے نوازے گا۔ اپنی حفظ المان میں رکھے گا اور بدداپنے آپ کو اللہ کے سپرد کر دے گا اور اس کی جناب سے یہ ندا آئیگی۔ میرے دوست کی میرے پاس لے آؤ۔ اے میرے بندے۔ اے میرے بندے تو میرا ہے اور میں تیرا ہوں جب اللہ تعالیٰ کے ساتھ اس کی قربت طویل ہو جائے گی تو وہ مالک حقیقی کی طرف سے اس کی رعیت پر غلیقہ اور نگہبان میں جائے گا۔ وہ اس کے اسرا کا امین ہو گا۔ اللہ کریم اسے سندروں میں بیٹھ جا کہ ذوئے والوں کو نکالے۔ جنگلی پر روانہ کرے گا کہ گم کر دہ را ہوں کو منزل تک پہنچائے۔ میت پر سے گزرے گا تو اسے زندہ کر دے گا گناہ گار کے قریب سے گزر ہو گا تو وہ اس کی برکت سے ذاکر بن جائے گا۔ اللہ تعالیٰ سے دور کو اللہ کے قریب اور شفیق کو سعید کر دے گا اول اب ال کاغلام ہوتا ہے اب ال نبی کا اور نبی رسول کا غلام ہوتا ہے۔ ولایت کی مثال بادشاہ کے قصہ گو اور اس کی بارگاہ کے حاضر باش کی ہی ہے۔ وہ ہمیشہ اس کے پاس رہتا ہے سوائے خلوت کے کہ جب وہ اپنے حرم میں جاتا ہے۔

## اللہ تعالیٰ کے علاوہ باقی سب کمچھ باطل ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: جب تک تو اپنے پورے جسم کا دشمن نہیں بن جاتا۔ اپنے تمام اعضاء اور جوارج سے مخالف نہیں کر لیتا۔ اپنے وجود، حرکات و سکنات، سنبه، دیکھنے، بولنے پکڑنے، عقل و فکر اور سعی و کوشش سے الگ نہیں ہو جاتا۔ جب تک توہراں چیز کو چھوڑ نہیں دیتا جو نفع روح کے بعد تجوہ میں پیدا کی گئی یا اس پسلے پیدا کی گئی (روحانی و جسمانی) تو اولیاء اللہ کی جماعت میں داخل ہونے کی تمنا اور آرزونہ کر۔ کیونکہ یہ سب کچھ رب قدوس کے سامنے حجاب ہیں۔ جب توروح محض بن جائے گا اور سراسر اور غیب الغیب ہو جائے گا باطن کی ہر چیز سے مباین، اور ہر چیز کو دشمن، حجاب اور تاریکی خیال کرے گا جیسا کہ رب قدوس نے حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام کے بارے فرمایا:

فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِي إِلَّا رَبُّ الْعَالَمِينَ (الشعراء: 77)

پس اب تو دوسری مخلوق کے ساتھ اپنے پورے جسم اور جسم کے تمام اجزاء کو بت خیال کر اور ان کی ذرہ بہر اطاعت و انتیاد نہ کر تو ایسے میں تجوہ اسرار و علوم لدنی اور معارف غیریہ پر امین، بنا دیا جائے گا۔ تکونی امور تیرے سپرد کر دیے جائیں گے اور کرامات کا تیرے ہاتھ پر ظہور ہو گا اور یہ سب چیزیں اس قدرت سے تعلق رکھتی ہیں جو اہل ایمان کو جنت میں عطا ہو گی۔ اس حالت میں تیری حیثیت مرنے کے بعد آخرت میں زندہ ہو جانے والے کی ہو گی۔ تو سر پا قدرت بن جائے گا۔ اللہ سے سنبھالے گا۔ اللہ کے ذریعے دیکھے گا اللہ کے ذریعے کلام کرے گا۔ اللہ کے ذریعے پکڑے گا۔ اللہ کے ذریعے چلے گا اللہ کے ذریعے سوچے گا۔ اللہ کے ساتھ اطمینان اور آرام پائے گا۔ اور اللہ تعالیٰ کے علاوہ ہر چیز سے اندھا اور بہرہ من جائے گا۔ اللہ کے اوامر و نواہی کی پابندی اور حدود کی حفاظت تو کرے گا

لیکن اللہ تعالیٰ کے علاوہ تیری نظروں میں کوئی اور وجود ہی نہیں ہو گا۔ اور جب کسی حکم کی بجا آواری اور حد کی پاسداری میں تجھ سے کوئی کوتاہی ہو گی تو مفتون ہو گا اور شیطان کا باز بچہ بن چکا ہو گا۔

پس ایسے میں شریعت کے حکم کی پاسداری کر اور حرص و ہوا چھوڑ دے۔ کیونکہ جس حقیقت کی گواہی شریعت سے نہ ملے وہ الحاد اور زندقہ ہے۔

### ولایت کی راہ بڑی کٹھن ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: غنی کی حقیقت کو واضح کرنے کیلئے ایک مثال بیان کرتا ہوں۔ تو نے دیکھا ہو گا کہ ایک بادشاہ اپنی رعایا میں سے کسی شخص کو ایک علاقے کا والی مقرر کرتا ہے۔ اسے خلعت فاخرہ پہنائی جاتی ہے۔ بادشاہوں جیسے جھنڈے اور دوسری علامات اسے عطا کر دی جاتی ہیں۔ وہ لگان و صول کرتا ہے۔ لشکر اس کے حکم کا پابند ہوتا ہے۔ وہ بڑے کرد فر سے اس علاقے پر بیوی فرض شناسی سے حکومت کرتا ہے۔ لیکن تھوڑا عرصہ گزرنے کے بعد وہ اپنی اوقات بھلا دیتا ہے۔ مطمین ہو جاتا ہے کہ یہ حکومت اب مجھ سے کوئی نہیں چھین سکتا۔ میں اس کا بلا شرکت غیرے مالک ہوں وہ فخر و غرور، عجب و خود پسندی کا شکار ہو جاتا ہے۔ اپنی پہلی حالت کو بھول جاتا ہے۔ فقر و فاقہ اور ذلت و رسوانی میں گزری زندگی اسے یاد نہیں رہتی پھر اچانک بادشاہ کی طرف سے اسے معزول کا پروانہ ملتا ہے۔ اسے دربار میں پیش کیا جاتا ہے ایک ایک جرم گنا جاتا ہے۔ اس کی بے انصافیاں طشت ازبام ہو جاتی ہیں۔ بادشاہ اسے سخت سزا کا حکم سناتا ہے۔ اسے پابہ زنجیر قید کو ٹھڑی میں قید کر دیا جاتا ہے۔ ایک عرصہ گزر جاتا ہے۔ عزت و وقار خاک میں مل جاتی ہے۔ وہ کوڑی کوڑی محتاج ہو جاتا ہے۔ انا مجروح ہو جاتی ہے۔ نخوت و تکبر جاتا رہتا ہے۔ نفس کی سر کشی ٹوٹ جاتی ہے۔ ہوس کی آگ مجھ جاتی ہے۔ یہ سب کچھ دیکھ کر بادشاہ کو

ترس آجاتا ہے۔ وہ اس پر نظر التفات فرماتا ہے۔ پسلے سے کمیں زیادہ اسے نوازتا ہے۔ اس علاقہ کی فرماز و ای ہمیشہ ہمیشہ کے لیے اس کے سپرد کر دیتا ہے۔

یہی حال ایک بندہ مؤمن کا ہے۔ جب اللہ کریم اسے اپنا قرب پختا ہے۔ اور اپنے لیے چن لیتا ہے تو اس کے دل کی آنکھ کی روشنائی رحمت، احسان اور انعام کا دروازہ کھول دیتی ہے۔ وہ اپنے دل سے وہ کچھ دیکھتا ہے جو نہ کسی آنکھ نے دیکھا ہے نہ کان نے سنایا ہے اور نہ کسی دل میں اس کا خیال گزارا ہے۔ آسمانوں اور زمین کی بادشاہیوں میں چھپے غلبی اسرار، عجائب و غرائب کشف روحانی، اجلامت دعا، تقوی، محبویت، قلب میں کلمات حکمت کا نزول اور مد اومت ذکر وغیرہ۔ اس کے علاوہ اسے ظاہری نعمتوں سے بھی نواز آجاتا ہے۔ اسے صحت و نذرستی عطا کی جاتی ہے۔ ماکولات و مشربات، ملبوسات، حلال و مباح نکاح کی اسے توفیق دے دی جاتی ہے۔ لیکن عرصہ تک اللہ کریم اپنے اس بندہ خاص پر اپنی نعمتوں کی بارش کرتا رہتا ہے۔ حتیٰ کہ جب بندہ ان سے اطمینان پانے لگتا ہے۔ سمجھتا ہے کہ یہ نعمتیں لبدی ہیں اور غرور میں بنتا ہو جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ ابتلاء و آزمائش کے دروازے کھول دیتا ہے۔ اسے طرح طرح کی جانی اور مالی مصیبتیں گھیر لیتی ہیں۔ وہ اپنے اہل خانہ کی طرف سے پریشان رہتا ہے۔ ساری نعمتیں چھن جاتی ہیں اور بندہ حسرت و ندامت میں حیران و پریشان ہو کر شکستہ دل تنہارہ جاتا ہے۔ اپنے اور بیگانے سب ساتھ چھوڑ جاتے ہیں۔

اگر ظاہری جسم پر نظر ڈالتا ہے تو خرامی کے سواء کچھ نظر نہیں آتا۔ دل اور باطن میں جھانکتا ہے تو حزن و ملال میں بنتا کرنے والی حالت پاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے نجات کی دعا کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ دعا قبول نہیں فرماتا۔ اللہ تعالیٰ سے خوش کن وعدہ کے پورے کرنے کا سوال کرتا ہے تو اس کو فوراً پورا ہوتے نہیں دیکھتا۔ اگر اس سے کوئی وعدہ کیا جاتا ہے تو اس کے پورا ہونے کی اطلاع نہیں پاتا۔ اگر کوئی خواب دیکھتا ہے تو فوراً اس کی تعبیر سامنے نہیں آتی۔ اگر مخلوق سے رجوع

کرنے کا مقصد کرتا ہے تو پھر کوئی راہ سجائی نہیں دیتی۔ اگر اللہ تعالیٰ کی طرف سے دی گئی کسی رخصت پر عمل کرتا ہے تو فوراً اس کی طرف سے سزا پاتا ہے۔ اور لوگوں کے ہاتھ اس کے جسم پر، زبان میں اس کی عزت پر مسلط ہو جاتی ہیں اگر اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا ہے کہ اسے اس حالت سے نجات دے اور پہلے جیسی زندگی عطا فرمائے تو دعا قبول نہیں ہوتی۔ اگر مصیبت میں رضا خوشنودی اور تسلیم و رضا کا سوال کرتا ہے تو اسے یہ نعمت بھی نہیں دی جاتی۔

پس ایسی حالت میں نفس کی سرکشی دم توڑنے لگتی ہے۔ حرث و چھوا زوال پزیر ہونے شروع ہو جاتے ہیں۔ ارادے اور تمنا میں رخصت ہونے لگتی ہے۔ ہستی نیسی میں تبدیل ہونا شروع کر دیتی ہے۔ یہ حالت دوام اختیار کر لیتی ہے بلکہ اس کی شدت اور سختی میں لمحہ بلحہ اضافہ اور زیادتی ہوتی جاتی ہے۔ یہاں تک کہ بندہ اخلاق انسانی اور صفات بشری سے فانی ہو جاتا ہے۔ اور روح محض رہ جاتا ہے۔ اس وقت وہ اپنے باطن سے یہ آواز سنتا ہے : ”اپنا پاؤں زمین پر مارو۔ یہ نہانے کیلئے مٹھنڈ اپانی ہے اور پینے کیلئے“ جیسا کہ حضرت ایوب علیہ السلام کو حکم ملا تھا۔ اللہ کریم اس کے دل پر رافت و رحمت اور لطف و احسان کے دریا بھاول دیتا ہے۔ اپنے کرم سے اسے ایک نئی زندگی مختاثا ہے۔ اپنی معرفت اور علم لدنی سے اس کے سینے کو منور کر دیتا ہے۔ اپنی نعمتوں اور برکتوں کے دروازے اس پر واکر دیتا ہے۔ لوگوں کے ہاتھوں کو بذل و عطا اور خدمت کے لیے کھول دیتا ہے۔ زبان میں اس کی تعریف و توصیف کرنے لگتی ہیں۔ لوگ اس کے ذکر خیر میں لذت محسوس کرتے ہیں۔ اس کی خدمت میں چل کر جانا سعادت دارین خیال کیا جاتا ہے۔ گرد نہیں اس کے سامنے فرط عقیدت سے جھکتی چلی جاتی ہیں۔ ملوک اور ارباب دول اس کے سامنے سرافحندہ حاضر ہوتے ہیں۔ اللہ کریم اپنی ظاہری اور باطنی نعمتوں سے اسے خوب نوازتا ہے۔ اپنی نعمتوں اور برکتوں کے ساتھ اس کی ظاہری نشوونما کا بھی ذمہ لیتا ہے اور اپنے لطف و کرم کے ساتھ اس کے

باطن کی تربیت بھی خود کرتا ہے۔ لقاء رملی تک یہ سلسلہ جاری رہتا ہے۔ پھر بندہ جب دینا سے کوچ کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے ایسے گھر میں قیام بخشتا ہے جونہ کسی آنکھ نے دیکھے ہے۔ نہ کسی کان نے سنایا ہے اور نہ کسی انسان کے دل میں اس کا خیال گزرا ہے جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

فَلَا تَعْلُمُ نَفْسٌ مَا أَخْفَىٰ لَهُمْ مِنْ فُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا  
كَانُوا يَعْمَلُونَ (السجدہ: ۱۷)

”پس نہیں جانتا کوئی شخص جو (نعمتیں) چھپا کر رکھی گئی ہیں ان کے لیے جن سے آنکھیں بٹھنڈی ہو گئی یہ صدھ ہے ان (اعمال حسنہ) کا جو وہ کیا کرتے تھے“

### شہد اور حظل دونوں میں دواعے ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: نفس کی صرف دو حالتیں ہیں۔ تیسری نہیں۔ ایک حالت عافیت کی ہے اور دوسری بلاء و مصیبت کی۔

جب نفس آلام و مصائب کا شکار ہوتا ہے تو آہ و زاری کرتا ہے۔ شکوہ و شکایت کی زبان دراز کرتا ہے۔ خفیٰ اور اعتراض کرنے لگتا ہے۔ اللہ کریم کی شان میں نازیبا کلمات کہتا ہے۔ صبر و رضا اور موافقت ترک کر دیتا ہے۔ سوئے ادبی کا مر تکب ہو جاتا ہے۔ مخلوق اور اسباب کو اللہ کا شریک ٹھہرا تا ہے اور کفر کا مر تکب ہو جاتا ہے۔

اور جب عافیت کی حالت میں ہوتا ہے تو اس کی شرارت اور سرکشی پلے سے کہیں زیادہ ہو جاتی ہے۔ شهوات و لذات کی پیرودی کرتا ہے۔ ایک خواہش پوری ہوتی ہے تو دوسری سر اٹھاتی ہے۔ یہ سلسلہ کبھی ختم نہیں ہوتا۔ اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ نعمتوں کو حقارت کی نظر سے دیکھتا ہے۔ کھانے پینے کی چیزوں، لباس،

نکاح اور سواری کی صورت میں اللہ کی عطا کردہ نعمتوں پر استہزاء کرتا ہے۔ ان میں عیب اور نقص نکالتا ہے اور چاہتا ہے کہ ان سے بہتر اور زیادہ نعمتیں میسر ہوں حالانکہ مطلوبہ نعمتیں اس کے مقدار میں نہیں ہوتیں۔ وہ اپنی قسمت پر راضی نہیں ہوتا اسی لیے مشقت اور تھکاؤٹ کا شکار رہتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی نعمتوں پر اکتفا نہیں کرتا اسی لیے پریشان اور سرگردال رہتا ہے۔ مقرر سے زیادہ طلب کر کے جہالت کا ثبوت دیتا ہے۔ اسی لیے اسے بڑی شدت اور مشقت کا سامنا رہتا ہے۔ جس کی نہ انتباء ہے اور نہ اختتم۔ زندگی بھر ذلت و رسولی اٹھانے کے بعد جب آنکھ بند ہوتی ہے کہ اعمال بد کی وجہ سے سخت سزا کا سامنا ہوتا ہے۔ جیسا کہ کما گیا ہے۔ سب سے بڑی مصیبت دوسروں کی قسمت کے پیچھے سرگردال رہنا ہے۔

لیکن جب نفس بلا و مصیبت میں بستلا ہو جاتا ہے تو اس کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ کسی طرح یہ مصیبت ختم ہو۔ کسی اور نعمت کی طرف اس کا دھیان ہی نہیں جاتا۔ وہ دنیا کی نعمتوں سے نابلد صرف اس مصیبت سے نجات کی تمنا کر تارہتا ہے۔ مگر جب اسے مصیبت سے چھکدار ام جاتا ہے تو اس کی رعونت عود کر آتی ہے۔ شروع میں اور اطاعت و انقیاد سے اعراض میں بہت آگے نکل جاتا ہے۔ سرتاپا مصیت میں ڈوب جاتا ہے۔ گذشتہ آلام و مصائب اسے یاد ہی نہیں تھے۔ ہلاکت و بر بادی جو اس پر نازل ہوئی تھی اسے بھول جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان گناہوں اور نافرمانیوں کی وجہ سے اسے پھر سزا دیتا ہے۔ پہلے سے زیادہ مصیبت اور تکلیف اٹھاتا ہے۔

تاکہ وہ گناہوں سے باز آجائے اور آئندہ معاصی سے اجتناب کرے۔ کیونکہ عافیت اور نعمت اسے راس نہیں آتی اس لیے بلاء اور مصیبت کے ذریعے اس کی حفاظت کی جاتی ہے۔

اگر فراغی اور عافیت کے دنوں میں، وہ حسن ادب کا لحاظ رکھے۔ اطاعت و شکر اور صبر درضا کو اختیار کرے اور مقسم پر اکتفا کرے تو اس کی دنیا اور آخرت دنوں بہتر ہو جاتے ہیں۔ بلکہ پہلے سے کہیں زیادہ اس پر لطف و کرم ہوتا ہے اور

پسلے سے بہتر نعمتیں اسے عطا ہوتی ہیں۔

جود نیا و آخرت میں سلامتی کا خواہاں ہے اسے چاہیے کہ صبر و رضا سے کام لے۔ مخلوق سے شکوہ نہ کرے۔ اپنے رب کریم سے اپنی ضرر توں کیلئے التجا کرتا رہے اور ہمیشہ اس کی اطاعت و فرمانبرداری پر کمر بستہ رہے۔ اور انتظار کرے کہ کب اللہ کریم مصائب و آلام سے نجات دیتا ہے۔ کب مصیبت کی کالی گھٹائیں چھٹتی ہیں۔ کیونکہ وہ کریم ہے۔ اس کے در کی غلامی کسی اور کی دریوزہ گری اور غلامی سے بہتر ہے۔ اس کا محروم کرنا بھی عطا ہے۔ اس کی عقوبات نعمت ہے۔ اس کی بladawa ہے اس کا وعدہ جلدیابدیر پورا ہونے والا ہے۔ اس کا کہا بہر حال پورا ہوتا ہے۔ کیونکہ اس کا ارشاد پاک ہے۔

إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (یس: 82)

”جب وہ کسی چیز کا ارادہ کرتا ہے تو صرف اتنا ہی ہے کہ وہ فرماتا ہے اس کو ہو جا۔ پس وہ ہو جاتی ہے“

اللہ تعالیٰ کے تمام افعال اچھے، حکمت اور مصلحت پر مبنی ہوتے ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ بعض اوقات ہندہ ان مصلحتوں اور حکمتوں سے نابلد ہوتا ہے۔ بہر حال ہندہ مومن کیلئے مناسب اور بہتر یہ ہے کہ وہ صبر و تحمل سے کام لے۔ اس کی عبادت میں مشغول رہے۔ اوامر کو ادا کرے۔ نواہی سے اجتناب بر تے۔ جو فیصلے وہ کریم کرے اس کے سامنے سر تسلیم خم کر دے۔ رویت میں مشغول نہ ہو جو لقدر یہ کی علت بنیاد اور اصول ہے۔ کیوں، کیسے اور کب سے خاموشی اختیار کرے۔ اللہ تعالیٰ کو اپنی تمام حرکات و سکنات میں تمث نہ دے۔

ان تمام فیصلوں کی بنیاد حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی حدیث ہے۔ فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پیچھے سواری پر سوار تھا۔

آپ ﷺ نے مجھ سے فرمایا ہے :

إِحْفَظْ اللَّهَ يَحْفَظْكَ إِحْفَظْ اللَّهَ تَجَاهَكَ . وَإِذَا

سَأَلَتْ فَاسْأَلَ اللَّهُ وَإِذَا اسْتَعْنَتْ فَاسْتَعْنَ بِاللَّهِ جَفَّ  
الْقَلْمُ بِمَا هُوَ كَائِنٌ. فَلَوْ جَهَدَ الْعِبَادُ أَنْ يَنْفَعُوكَ  
بِشَيْءٍ لَمْ يَقْضِهِ اللَّهُ عَلَيْكَ لَمْ يَقْدِرُواْ عَلَيْهِ . فَإِنْ  
اَسْتُطِعْتَ أَنْ تُعَامِلِ اللَّهَ بِالصِّدْقِ فِي الْيَقِينِ فَاعْمِلْ .  
وَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَإِنَّ فِي الصَّبَرِ عَلَى مَا تَكْرَهُ خَيْرًا كَثِيرًا  
وَاعْلَمْ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبَرِ وَالْفَرَجَ مَعَ الْكَرْبِ وَإِنْ  
مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا۔

”حقوق اللہ کی حفاظت و نگہداشت کر۔ اللہ تعالیٰ تیری  
حفاظت فرمائے گا۔ اللہ کو حاضر و ناظر یقین کرتوا سے اپنے  
سامنے موجود پائے گا۔ جب سوال کرنا مقصود ہو تو اسی سے  
سوال کر۔ احتیاج اور ضرورت ہو تو اسی سے مدد مانگ جو کچھ  
ہونا تھا اسے قلم لکھ کر خشک ہو چکی ہے۔ اگر تمام انسان  
کوشش کریں کہ تجھے وہ کچھ دیں جو تیرے مقدر میں نہیں تو  
ان کی کوششیں رایگاں جائیں۔ اور اگر وہ تجھے کچھ نقصان دینا  
چاہیں جو تیری قسمت میں نہیں لکھا گیا تو درماندہ ہو جائیں۔  
اگر یقین میں اللہ تعالیٰ سے سچائی برداشت سکتا ہے تو سچائی  
برداشت۔ اگر استطاعت نہیں تو ایسی چیز پر صبر کر جو تجھے ناپسند  
ہے بہت بہتر ہے۔ جان لے کہ اللہ کی مدد صبر کے ساتھ  
ہے۔ اور کشاکش اور نجات مصیبت کے ساتھ ہے۔ اور تنگی  
کے بعد فراخی ہے۔“

۱۔ اسے امام احمد نے اپنی منڈ میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کیا ہے۔  
دیکھئے ”منڈ امام احمد“ ج ۱/۱۰۷ حدیث صحیح ہے۔

ہر مومن کو چاہیے کہ اس حدیث کو ہمیشہ دل کے آئینہ کے سامنے رکھ۔  
اپنے شعبد کردار اور گفتار میں اس کا لحاظ رکھ۔ اپنی تمام حرکات و سکنات میں اس پر  
عمل پیرا ہو۔ تاکہ دنیا و آخرت میں سلامت رہے اور دارین کی عزت پائے۔

### جو کچھ مانگنا ہے اللہ تعالیٰ سے مانگ

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ عنہ وارضاہ نے فرمایا: انسان اللہ  
کو چھوڑ کر کسی اور سے جب بھی سوال کرتا ہے تو محض جمالت ضعیف ایمان و یقین  
اور قلت صبر و تحمل کی وجہ سے کرتا ہے۔ اور جب بھی غیر کی دریوزہ گری سے چھتا  
ہے تو معرفت خداوندی کے زیادہ ہونے ایمان یقین کے پختہ ہونے کی وجہ سے  
پختا ہے۔ وہ اس لیے اس ذلت سے محفوظ رہتا ہے کہ لمحہ بلجہ اس کو حاصل عرفان  
ذات الہی بڑھتا ہے اور اسے کریم سے حیاء میں اضاف ہوتا رہتا ہے۔

### خوف و رجا قربت خداوندی کی طرف پرواز کرنے کیلئے دوپر ہیں

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ فرمایا: عارف  
با اللہ کا ہر سوال پورا نہیں کیا جاتا اور اس کا ہر وعدہ وفا نہیں ہوتا کہ کہیں خوف پر  
امید غالب نہ آجائے اور وہ بتاہ و برباد ہو جائے۔ کیونکہ ہر حال اور ہر مقام کیلئے  
خوف اور رجادوں ضروری ہیں۔ ان کی حیثیت پرندے کے دوپدوں کی ہے۔  
جب تک دونوں پر سلامت نہ ہوں اور ان میں توازن نہ ہو پرندہ نہیں اڑ سکتا۔  
ایمان ان دو کے بغیر مکمل نہیں ہوتا۔ اسی طرح حال اور مقام کیلئے بھی خوف و  
رجاضروری ہے ہاں ہر ایک کیلئے خوف اور رجاء اس کے حسب حال ہوگی۔

عارف مقرب بارگاہ الہی ہوتا ہے۔ اس کا حال اور مقام یہ ہے کہ وہ اللہ  
تعالیٰ کو چھوڑ کر کسی چیز کا ارادہ نہ کرے۔ نہ کسی کی طرف مائل ہو۔ نہ کسی اور سے  
مطمئن اور مانوس ہو۔ نہ کا یہ مطالبہ کہ میر اسوال پورا ہو۔ مجھ سے جو وعدہ کیا  
گیا ہے وہ ایفاء مناسب نہیں۔ کیونکہ بعض اوقات وہ ایک ایسی چیز کا طالب ہوتا

ہے جو اس کے لیے نقصان دہ ہوتی ہے اور اس کے حسب حال نہیں ہوتی۔ اس کے سوال کے پورا نہ ہونے کی بھی طور پر دو وجوہیں ہوتی ہیں۔

پہلی یہ ہے کہ دعا قبول نہیں ہوتی تاکہ خوف پر جاؤ اور امید غالب نہ آجائے اور انسان اللہ تعالیٰ کی سزا سے بے خوف اور غافل نہ ہو جائے اور آداب خداوندی کا لحاظ نہ رکھ کر تباہ و بر بادنہ ہو جائے۔

دوسری وجہ یہ ہے کہ ہندہ اسباب پر اعتقاد اور یقین رکھ کر کہیں انہیں اپنے رب کا شریک نہ بنالے۔ کیونکہ انبیاء علیہم السلام کے علاوہ دنیا میں اور تو کوئی معصوم نہیں ہے۔

اللہ تعالیٰ اپنے ہندے کی دعا قبول نہیں کرتا اور وعدہ پورا نہیں فرماتا تاکہ وہ عادۃ نہ مانگے اور نہ طبعاً گئی چیز کا ارادہ کرے بلکہ اس کا سوال اور ارادہ اطاعت فرمانبرداری کی بناء پر ہو۔ کیونکہ عادۃ مانگنا اور طبعاً ارادہ کرنا شرک ہے۔ اور شرک تمام مقامات، احوال اور سلوک کے تمام مدارج میں گناہ کبیرہ ہے۔

ہندہ جب اطاعت و انقیاد کی نیت سے سوال کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے اور زیادہ قریب کرتا ہے۔ جس طرح نماز، روزہ وغیرہ فرائض و نوافل سے قرب خداوندی میں اضافہ ہوتا ہے۔ کیونکہ ان احکام کی بجا آوری میں اطاعتِ خداوندی مقصود ہوتی ہے۔

### محبوب سے تعلق رکھنے والی ہر چیز محبوب ہوتی ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ عنہ وارضاہ نے فرمایا: جان لمحبیے کہ انسان دو قسم کے ہیں۔ ایک وہ جنہیں ابتلا و آزمائش، آلام و مصائب سے دوچار رہنا پڑتا ہے۔

نعم علیہ کی زندگی بھی تیرگی اور تکدر سے کلیتے خالی نہیں ہوتی۔ وہ نعمتوں سے لطف انداز ہو رہا ہوتا ہے تو اچانک اسے مصیبتوں، بلاؤں، بیماریوں

نفس، مال، اولاد اور اہل و عیال کی پریشانیوں میں بنتا کر دیا جاتا ہے۔ اس کی زندگی بوجھمن جاتی ہے۔ اور راحت و سکون غارت ہو جاتا ہے۔ مصائب و آلام کے جھگڑے چلتے ہیں تو سب نعمتیں، راحیں اور آسانیں قصہ پار نہیں جاتی ہیں۔ جب مال و دولت کی فراوانی ہوتی ہے۔ حشم و خدام حاضر باش ہوتے ہیں، دشمن سے ہر طرح کامن و سکون ہوتا ہے تو وہ سوچتا ہے کہ دنیاراحت و سکون کا گھر ہے۔ اس میں دکھ اور پریشانی کا وجود ہی نہیں لیکن جب درد و آلام گھیر لیتے ہیں۔ پریشانیوں میں بنتا ہوتا ہے تو اسے یوں لگتا ہے گویا نیادار الحکم ہے۔ یہاں نعمت کا نام و نشان تک نہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی معرفت سے محروم ہے۔ وہ نہیں جانتا کہ مالک حقیقی جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ دنیا تغیر پزیر ہے۔ کبھی دھوپ، کبھی چھاؤں۔ کبھی شیرینی اور کبھی تلخی۔ وہ اس حقیقت سے ناواقف ہوتا ہے کہ تو نگر اور درویش بنا اسی کا کام ہے۔ وہی بلندی و پستی، عزت و ذلت زندگی اور موت۔ تقدیم و تاخیر کا مالک ہے۔ اگر وہ اس حقیقت سے واقف ہوتا تو فانی اور تغیر پذیر دنیا سے دلنہ لگاتا۔ کبھی ان سے فریفٹگی اور دلبستگی کا اظہار نہ کرتا۔ نہ حالت ابتلاء میں فراغی سے مایوس ہوتا اور نہ حالت تو نگری میں غافل اور جرأت مند ہوتا۔ چونکہ وہ دنیا کی بے ثباتی سے ناواقف ہے اس لیے اس کا گرویدہ ہے۔ اور داعمی بے تکدر زندگی کا طالب ہے۔ وہ یہ بات بھول گیا ہے کہ دنیا غم و اندوہ، تکلیفوں اور پریشانیوں کا گھر ہے۔ یہ سرتاسر بلا اور اس کی نعمتیں عارضی ہیں۔ اس کی مثال صبر کے درخت جیسی ہے۔ جس کا میوه پہلے ترش ہوتا ہے لیکن بعد میں شد کی طرح میٹھا من جاتا ہے۔ اور انسان حلاوت حاصل کر ہی نہیں سکتا جیک ترش کا گھونٹ پی نہ لے۔ شد کھانے کیلئے زہری ملی مکھیوں کے ڈنگ پر صبر کرنا پڑتا ہے۔

جودنیا کی مصیبتوں پر صبر کرتا ہے اس پر اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کا نزول ہوتا ہے۔ کیونکہ مزدور کو مزدوری صرف اس وقت دی جاتی ہے جب اس کی پریشانی عرق آکوں ہوتی ہے۔ جسم تھک کر چور ہو جاتا ہے۔ روح میں کرب اور سینے میں

تَنْفِي مُحْسَسٍ كَرِتَاهُ - طَاقَتْ جَوَابَ دَعَى جَاتِيَ - اَنْبَأَتْ جَنْسَ كَيْ خَدْمَتَ كَيْ  
ذَلَتْ اَهَاتَاهُ اَورْ حَمْنَتْ وَمَشْقَتْ سَكَرْ كَرِدْ وَهَرَى هَوَ جَاتِيَ -

دِنِيَا لِيْلَيْنَ تَلْخِيَ - جَيْسَ شَهَدَ كَاْجَتْهَا - وَهَ اوْپَرَ سَكَرْ تَلْخِيَ هَوَتَاهُ اَورْ  
تَرْشِي پَرْ صَبَرَ كَيْ بَغِيرْ شَهَدَ كَيْ مَشْهَاسَ بَاهَتْهَ نَمِيسَ لَگَتِيَ - هَمَدَهَ مَؤْمَنَجَتْكَ اَمْرَ وَنَنِيَ كَيْ  
تَلْخِيُونَ كَوَ خَنَدَهَ پَیْشَانِيَ سَقْبُولَ نَمِيسَ كَرِتَاهُ - خَدَائِيَ فَيْصَلُونَ كَے سَامِنَتْ سَرْ تَلْسِيمَ خَمَ  
نَمِيسَ كَرِتَاهُ - اَپَنَا آپَ اللَّهُ تَعَالَى كَے حَوَالَهَ نَمِيسَ كَرِدَيْتَا - تَكَالِيفَ كَوَ بَرْ دَاشْتَ نَمِيسَ  
كَرِتَاهُ - خَواهِشَاتْ اَورْ جَهْوَيِيَ تَمَنَّا نَمِيسَ تَرَكَ نَمِيسَ كَرِتَاهُ - اَسَ وَقْتَ تَكَ نَعْتَاتَهَ خَداونَدِيَ  
لَوْرَ غَلَبَهَ وَارْ جَهْنَدِيَ كَاْ مَسْتَحْقَنَ نَمِيسَ بَنْ سَكَلتَا - اَورْ جَوَانَ تَلْخِيُونَ كَوَ بَرْ دَاشْتَ كَرِتَاهُ، عَيْشَ  
وَطَرَبَ، تَازَوْ نَعْمَمَ، اَورْ دَوْلَتْ وَثَرَوَتْ سَمَاءَلَمَ الْمَالَ ہَوَتَاهُ - اَيْكَ شَيْرَ خَوارِچَ کَيْ مَانَندَ  
اَسَ اَپَنِي ضَرُورَيَاتْ كَيْلَيْنَ خَوَدَتِگَ دَوَ دَوَ نَمِيسَ كَرَنَا پُرْتِيَ غَيْبَ سَے اَسَ کَيْ كَفَالَتَ كَے  
سَامَانَ ہَوَ جَاتَهَ ہَیْنَ - اللَّهُ تَعَالَى اَپَنِي اَسَ بَنَدَے کَوَبَهَ مَنَتْ غَيْرَ اَپَنِي نَعْمَتوَنَ سَے  
نَوَازَتَاهُ اَسَ کَيْ نَعْمَدَاشْتَ فَرَمَاتَاهُ - عَاقِبَتْ بَدَ سَے چَاتَاهُ اَسَ اَورْ چَحَّتَهَ کَيْ تَلْخِيَ  
بَرْ دَاشْتَ كَرَنَے وَالَّهَ کَيْ طَرَحَ اَسَ اَپَنِي نَعْمَتوَنَ سَے حَظَوْ اَفْرَعَطَارَ كَرِتَاهُ -

مَنْعَمَ عَلَيْهَ كَوَ چَاهَيَ كَهَ اللَّهُ تَعَالَى کَيْ مَدِيرَ اَورْ اَسْتَدِرَاجَ سَے غَافِلَ نَهَ رَهَ  
دَوَلَتْ دِنِيَا پَرْ غَرَوَرَنَهَ كَرَے - دِنِيَا وَيِيَ نَعْمَتوَنَ کَوَ پَایَدَارَنَهَ سَمْجَهَ - شَكَرَ سَے غَافِلَ نَهَ  
ہَوَ کَهَ سَبَ نَعْمَتِیںَ چَھَنَ جَائِیَںَ - نَعْمَتَ گَوِیَا شَکَارَ ہَے جَسَ پَرْ قَابُوْ پَانَے کَيْلَيْنَ شَكَرَ  
ضَرُورَیَ ہَے - نَبِيَ كَرِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَاْرَ شَادَ ہَے -

النِّعْمَةُ وَحْشِيَّةٌ فَقَيْدُهَا بِالشُّكْرِ

۱۔ میرے پاس جتنے مصادر حدیث ہیں ان میں یہ حدیث مجھے نہیں ملی۔ ہاں اس مفہوم کی  
ایک حدیث ڈھہنی کی "الآدَاب" نمبر 257 پر مجھے ملی ہے۔ حضرت میکِین عبد اللہ سے روایت ہے۔  
وہ نبی کریم علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں۔ ما انزلت اليه نعمة فليشكرو "جسے کوئی نعمت عطا کی  
جائے وہ اس کا شکر جالائے"۔ امام ڈھہنی رحمۃ اللہ علیہ حضرت عمر بن عبد العزیز سے روایت کرتے  
ہیں کہ انہوں نے فرمایا: اللہ کی نعمتوں پر اللہ کا شکر کر کے انہیں محفوظ کرلو۔ اور اللہ کا شکر نافرما  
سے اجتناب ہے۔

”نعمت دشت کا وحشی جانور ہے اسے شکر کے ذریعے ٹکال کرو“

نعمت اگر دولت و ثروت کی صورت میں ہو تو شکر یہ ہے کہ انسان والی نعمت اور فضل و احسان کے مالک خدائے بزرگ و برتر کی وحدانیت کا اقرار کرے تمام حالات، قلت و کثرت، قبض و بسط اور جمع و تفرقہ میں تحدیث نعمت کرے اور اس حقیقت پر یقین رکھے کہ مولائے کریم اپنے فضل و کرم میں اور اضافہ فرمائے گا۔ اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ ان نعمتوں پر ملکیت نہ جتنا ہے۔ مالی حقوق و فرائض کو پس پشت نہ ڈالے۔ احکام خداوندی کی پاسداری کرے یعنی زکوٰۃ، گناہوں کا کفارہ، نذر و نیاز، صدقہ، غرباء کی مدد۔ ضرورت مندوں کی اعانت مصیبت زدوں کی خبرگیری جیسے دوسروں کے حقوق کا خیال رکھے جبکہ احوال تبدیل ہو جائیں اور حنات سینکات میں بدل جائیں یعنی کشاورش و فراغی کی جگہ غربت و افلاس لے اور لوگ مشکلات کا ٹکار ہوں تو ان کی خبرگیری کرے۔

اگر نعمت اعضاۓ جسمانی کی تند رستی کی صورت میں ہو تو اس کے شکر کی صورت یہ ہے کہ انسان اعضاۓ جسمانی کو اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانبرداری میں صرف کرے۔ اپنے آپ کو حرام چیزوں اور گناہ کے کاموں سے چھائے۔ نافرمانیوں اور معصیت شعراً یوں سے دور رہے شکر نعمتوں کے چھن جانے اور ہاتھ سے چلے جانے کے لے قید ہے گویا شکر پانی ہے اور نعمت درخت ہے۔ اور یہ پانی اس کی شاخوں اور پتوں کی نبی کو برقرار رکھ سکتا ہے۔ اسی سے اس پر پھولوں کی زیبائش ہے۔ ذائقہ کی حلاوت ہے اور اسی پانی کی وجہ سے درخت سلامت ہے۔ نعمت کے اس درخت کی گھٹلی میں جولدت ہے۔ چبانے میں جو سوالت ہے وہ سب اسی شکر کے پانی کی وجہ سے ہے۔ اسی درخت کا پھل تند رستی کا ضامن اور جسم کی نشوونما کا ذریعہ ہے۔ پھر شکر کی وجہ سے انسان کے تمام جوارج میں برکت پیدا ہو جاتی ہے اور وہ اطاعت و فرمانبرداری ذکر و اذکار اور عبادت و ریاضت میں مشغول ہو جاتا ہے۔ شکر ہی کی وجہ سے انسان آخرت میں جنت الیعم میں داخل

ہوتا ہے لور اسی کی بد دلت انبیاء و صدیقین، شهداء و صالحین کی معیت حاصل کرتا ہے۔ اور یہ لوگ بہترین دوست ہیں۔ اگر انسان ان نعمتوں پر شکر جانہ لائے اور مال دلت کی کثرت، دنیا کی زیب و زیست پر اترانے لگے۔ اس سے دھوکہ کھاجائے۔ اس سراب کی چکا چوند سے، بھلی کی اس چمک سے، دولت کے سانپ اور بخوبیں کی نرم ملام جلد کی خوبصورتی سے مفتون ہو جائے۔ اس زہر قاتل سے آنکھیں بند کر لے۔ اس کے مکروہ فریب دام تزویر سے غافل و بے خبر ہو جائے تو اسے بر بادی۔ فقر و فاقہ، دنیا میں ذلت و رسوائی اور آخرت میں عذاب جہنم کا مردہ سنادو۔

رہا وہ آدمی جو بتلائے بلا و مصیبت ہے۔ تو کبھی مصیبت کسی جرم اور معصیت کی عقوبات و سزا ہوتی ہے اور کبھی خطاو لغوش کے لیے ذریعہ خیش ایک تیری وجہ یہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندے کو مصیبت میں بتلا کر کے آخرت میں اعلیٰ درجات اور بلند روحانی مناصب پر فائز فرماتا ہے کیونکہ وہ چاہتا ہے کہ میرا بندہ احوال و مقامات کے حامل اولیٰ العلم بندوں کے مقام تک رسائی حاصل کرے اور میرے خصوصی لطف و کرم کا مستحق ٹھہرے اور یہ بھی ان لوگوں میں شامل ہو جائیں جن پر رب ارض و سماء کی خصوصی عنایت ہو چکی ہیں اور جنہیں ان کے مولا نے مصائب و آلام کے میدانوں میں اپنے لطف و کرم کی سواریوں پر سوار کر کے سیر کرائی ہے اور حرکات و سکنات میں اپنی نگمداشت میں رکھ کر اور لطف و کرم فرمایا کرنیں راحت و آسائش خیشی۔ ایسے لوگوں کو بتلائے مصیبت اس لیے نہیں کیا جاتا کہ وہ ہلاک ہو جائیں اور دوزخ میں پڑے سڑتے رہیں۔ بلکہ مصائب و آزمائش کے ذریعے اللہ انہیں بزرگی عطا فرماتا ہے اور انہیں درجات عالیہ سے نوازتا ہے۔ ان کے ایمان کی حقیقت کو عیاں کرتا ہے۔ انہیں شرک، دعاوی اور نفاق جیسی روحانی آلامات سے پاک و صاف فرماتا ہے۔ ان مصائب کی بھئی میں ڈال کر انہیں کندن بنتا ہے اور پھر اسرار و علوم اور انوار و تجلیات سے ان کے سینوں کو مالا مال کرتا ہے۔ جب ان کا ظاہر اور باطن صاف و شفاف اور ا洁 ہو

جاتے ہیں تو انہیں دنیا و آخرت میں اپنا مقرب بارگاہ، حاضر باش اور جلسیں و ہم شین ہالیتا ہے۔ یعنی دنیا میں دلی قرب بختنا ہے اور آخرت میں جسمانی لشین کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے۔

”الْفُقَرَاءُ الصَّابِرُ جُلُسَاءُ الرَّحْمَنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ“<sup>۱</sup>

”صَابِرٌ فَقِيرٌ قِيَامَتْ كَدَنَ اللَّهُ كَهْمَ نَشِينْ ہوَنَگَے“

اللہ تعالیٰ اپنے بندے کو مصائب و آلام میں بدلنا کر کے ان کے دلوں سے میل کچیل دور کرتا ہے۔ انہیں شرک، تعلق بالخلق، اسباب پر بھروسے، جھوٹی آرزوؤں، اور ارادوں سے پاک و صاف فرماتا ہے۔ مصائب، دعاوی اور خواہشات نفسانی کے لیے بھئی کا کام دیتے ہیں کہ سب غش و غل جل کر سونا اپنے اصل رنگ میں سامنے آ جاتا ہے۔ انہیں مصائب کے ذریعے انسان کے اندر سے یہ خراہی دوز ہو جاتی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت محض اس لیے کرنے کے اسے بلند درجات، اعلیٰ منازل اور آخرت میں جنت الفردوس کے بدی نعمتیں میسر ہوں۔ رہایہ مسئلہ کہ یہ کیونکر معلوم ہو کہ یہ مصیبت گناہوں کی سزا ہے۔ خطاؤں کی خشش کا ذریعہ ہے یا بلندی درجات کا سبب ہے توجہ بندہ مصیبت پر صبر نہیں کر رہا۔ لوگوں کے سامنے اللہ تعالیٰ کا شکوہ کر رہا ہے تو سمجھ لو کہ اسے گناہوں اور اللہ کی نافرمانیوں کی سزا دی جا رہی ہے۔

۱۔ اللہ تعالیٰ جسم سے پاک ہے۔ دنیا میں دلی قرب سے یہ مراد ہے کہ بندہ دنیا میں قرب ربیانی کی وہ کیفیات حاصل نہیں کر سکتا جو آخرت میں کر سکتا ہے۔ کیونکہ دنیا میں تو وہ اللہ تعالیٰ کے جمال کا مشاہدہ دل کی آنکھ سے کرتا ہے جبکہ آخرت میں ظاہری آنکھوں سے جمال خداوندی کا مشاہدہ کرے گا۔ اسی لیے فرمایا کہ دنیا میں دلی قرب اور آخرت میں جسمانی قرب کی لذت سے بہرہ مند کیا جاتا ہے۔ (متراجم)

۲۔ عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے روایت کردہ ایک حدیث کا جز ہے جسے دیلمی نے ”الفردوس“ میں نمبر 4993 پر درج فرمایا ہے۔ حضرت عمر فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا۔ ہر ایک چیز کی چانی ہے۔ اور جنت کی چانی مسائیں کی محبت ہے۔ صبر کرنے والے فقیر قیامت کے روز اللہ کے ہم نشین ہو نگے۔ یہ حدیث موضوع ہے۔

اگر وہ مصائب و آلام کو صبر سے برداشت کر رہا ہے۔ شکوہ و شکایت کی زبان دراز نہیں کر رہا۔ دوستوں اور پڑوسیوں کے سامنے مصائب کارونا نہیں رورہا اور احکام خداوندی کی ادائیگی اور فرمانبرداری سے ملوں نہیں ہوا تو سمجھ لو دردو آلام کفارہ سیات ہیں۔ اللہ تعالیٰ اپنے بندے کو اسی دنیا میں تکلیف دیکر خطاؤں سے اسے پاک کرنا چاہتا ہے۔

اگر بتلائے مصیبت تسلیم درضا کا پیکر ہے۔ ارض وسماء کے خالق اور الہ کے فعل سے وہ طانیت اور سکون محسوس کر رہا ہے اور آزمائش میں اپنے آپ کو فنا کر دیا ہے یہاں تک کہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ مصیبت دور ہو جائے اور اطاعت پر کمر بستہ ہے تو سمجھ لو کہ اسے اعلیٰ درجات عطا کرنے کے لیے مصائب سے دوچار کیا گیا ہے۔

اللہ کو یاد کر کہ یاد خداوندی تمام غموں سے نجات کا ذریعہ ہے

حضرت شیخ عبدالقدیر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا کہ رسول کریم ﷺ کی بیان کردہ حدیث قدسی ہے۔

مَنْ شَغَلَهُ ذِكْرِيْ مِنْ مُسَاءَ لَتَّىْ أَعْطَيْتُهُ أَفْضَلَ

مَا أَعْطَى السَّائِلِيْنَ<sup>۱</sup>

”بے میرے ذکر نے مجھ سے کچھ مانگنے سے روک دیا۔ میں اسے مانگنے والوں سے بہتر عطا کروں گا“

۱۔ ترمذی کی روایت کردہ حدیث کا ایک مکڑا ہے۔ یہ حدیث حضرت ابو سعید رضی اللہ عنہ سے مردی ہے۔ تمہے حدیث یوں ہے ”.....وفضل کلام الله على سائر الكلام كفضل الله على خلقه۔ کلام خداوندی کو تمام کلاموں پر اسی طرح فضیلت حاصل ہے جس طرح اللہ تعالیٰ کو اپنی مخلوق پر فضیلت حاصل ہے“ یہ حدیث حسن غریب ہے۔ دیکھیے الجامع الحسنه نمبر 26-29

اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ جب کسی بندے کو اپناہنا چاہتا ہے اور اسے کسی بلند مقام پر فائز کرنے کا ارادہ فرماتا ہے تو اسے ایک حالت سے دوسری حالت کی راہ پر چلاتا ہے۔ اسے طرح طرح کی مشقتوں، مصیبتوں اور بلااؤں میں مبتلا کر دیتا ہے۔ غنی کے بعد اس پر فقر مسلط ہوتا ہے اور وہ بتقا ضاء بشری لوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلانے پر مجبور ہو جاتا ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ اس پر یہ دروازہ بند کر دیتا ہے اور اسے دریوزہ گردی کی لعنت سے محفوظ فرمائیتا ہے۔ پھر اسے مجبور کرتا ہے کہ وہ لوگوں سے قرض لے پھر قرض لینے سے بھی اسے چالیتا ہے۔ اور کسب کی راہ پر ڈال کر اس کیلئے اس راہ کو آسان کر دیتا ہے۔ وہ اپنے ہاتھ کی کمائی کھاتا ہے جو کہ سنت طریقہ ہے پھر اس کیلئے کسب کو مشکل ہنادیتا ہے اور یہ بات اس کے دل میں ڈال دیتا ہے کہ وہ لوگوں سے سوال کرے۔ بذریعہ الہام یہ حکم دے کر بندے کیلئے دوسروں سے سوال کرنے کو عبادت اور اس کے ترک کو معصیت ہنادیتا ہے۔ مخلوق سے سوال کرنے کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ اس طریقے سے خواہشات زائل ہو جائیں اور نفس کی سرکشی ختم ہو جائے۔ یہ درحقیقت مرحلہ ریاضت میں ہے۔ اور اس مرحلے میں مخلوق سے سوال کرنا شرک نہیں بلکہ بندے کو یہ بتانا مقصود ہے کہ جو کچھ ہوتا ہے باذنِ الہی ہوتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اپنے بندے کی حالت تبدیل فرمادیتا ہے اور اسے سوال کرنے سے چالیتا ہے اور اسے حکم دیتا ہے (الہام کرتا ہے) کہ لوگوں سے قرض لے۔ اس امر باطنی کو بندہ جانتا ہے۔ وہ آگاہ ہوتا ہے کہ یہ دسوسہ نہیں بلکہ حکیم خداوندی ہے اسی لیے ناممکن ہے کہ بندہ اس حکم کی خلاف ورزی کرے۔ جس طرح پہلے وہ مانگنے پر مجبور تھا ب قرض لینے پر مجبور ہوتا ہے پھر اللہ تعالیٰ اسے قرض سے بھی چالیتا ہے اور اس کے ساری ضرورتوں کی خود کفالت کرتا ہے۔ بندہ دعا کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی دعا قبول کرتا ہے۔ اگر دعا نہ کرے تو محروم رہتا ہے۔ پھر اسے اس حالت سے بکثر حالت کی طرف لے جاتا ہے۔ بندہ بزبان قال سوال نہیں کرتا

بلکہ دل کی زبان سے اپنی ضرور توں کیلئے سوال کرتا ہے جب بھی ہندہ دل کی زبان سے سوال کرتا ہے اس کی دعا قبول ہوتی ہے لیکن زبان قال سے کچھ مانگے تو محروم رہتا ہے اسی طرح مخلوق سے کچھ مانگے تو مخلوق اعراض بر تی ہے اور وہ محروم رہتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اسے اس سے بھی غنی کر دیتا ہے۔ وہ ہر قسم کے سوال ظاہری و باطنی سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ اور اس کی ساری ضرورتیں اللہ تعالیٰ میں مانگے پوری فرماتا ہے۔ کھانا، پینا، لباس اور دوسرا تمام بشری ضرور توں کیلئے نہ اسے سوچنا پڑتا ہے اور نہ محنت کرنا پڑتی ہے۔ سب ضرورتیں خود خود پوری ہوتی جاتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہندے کا کار ساز بن جاتا ہے اور اسے کسی کی ضرورت نہیں رہتی جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔

إِنَّ وَلَيْهِ اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَعْلَمُ الصَّالِحِينَ

(الاعراف: 196)

پس اس وقت اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد متحقق ہوتا ہے۔ کہ ”جس کو میری یاد نے میری بارگاہ میں سوال کرنے سے مشغول رکھا میں اسے مانگنے والوں کو وجود دیتا ہوں اس سے بہتر عطا کروں گا۔“

یہی حالت فنا ہے جو اولیاء اور بدل کے احوال کی غایت ہے پھر کبھی امور تکوینیہ ہندے کے سپرد ہو جاتے ہیں اور وہ باذن خداوندی کلمہ کن سے جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ اللہ کریم کا کسی آسمانی کتاب میں ارشاد گرامی ہے۔ اے امن آدم میں اللہ ہوں میرے سوا کوئی معبود نہیں۔ میں کسی چیز کو کہتا ہوں ہو جاتو وہ ہو جاتی ہے۔ میری اطاعت کر۔ میں تمہیں وہ رتبہ دونگا کہ جب تو کسی چیز کے بارے کہے گا ہو جاتو وہ ہو جائے گی۔

ہو س پرستی سے اجتناب لازم ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارثانے نے فرمایا:

خواب میں ایک بوڑھے شخص نے مجھ سے پوچھا۔ کونسی چیز ہندے کو حق تعالیٰ کے قریب کرتی ہے۔ میں نے جواب دیا کہ اس کی ایک اہتماء ہے اور ایک انتبا۔ اس کی اہتماء زحد و درع ہے جبکہ انتبا، تسلیم و رضا اور توکل ہے۔

### سوقِ اچھی ہو تو عمل کیلئے رہنمائی ملتی ہے

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارِ رضاہ نے فرمایا: مؤمن کو چاہیے کہ پہلے وہ فرائض کی ادائیگی میں مشغول ہو۔ جب فرائض کی ادائیگی سے بکدش ہو جائے تو پھر نوافل اور مستحبات کی فکر کر لے۔

جب تک اس پر عائد فرائض کی ادائیگی مکمل نہیں ہوتی اس کا سنن میں مشغول ہونا حافظت اور رعونت ہے اگر وہ فرائض کو چھوڑ کر سنن و نوافل میں مشغول ہوا تو یہ بھی مقبول نہیں ہونگے اور اس کی اہانت ہوگی۔

اس کی مثال اس آدمی کی ہے جسے بادشاہ اپنی خدمت کا حکم دیتا ہے اور وہ شخص بادشاہ کی خدمت چھوڑ کر بادشاہ کے غلام کی خدمت میں جست جاتا ہے۔ یقیناً بادشاہ اس سے ناراض ہو گا کیونکہ اس نے اس کے خادم اور زیر دست کی خدمت کو ترجیح دی۔

حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

إِنَّ مُصَلَّ النَّوَافِلَ وَعَلَيْهِ فَرِيْضَةٌ كَمَثَلِ إِمْرَأَةٍ حَمَلَتْ  
فَلَمَّا دَنَّ نَفَاسُهَا أَسْقَطَتْ وَلَاهِيَ ذَاتُ حَمْلٍ وَلَاهِيَ  
ذَاتُ وَلَدٍ. كَذَالِكَ الْمُصَلَّى لَا يَقْبَلُ اللَّهُ لَهُ نَافِلَةٌ حَتَّى  
يُؤَدِّيَ الْفَرِيْضَةَ لَ

۱۔ میرے پاس جتنے مصادر تھے ان میں یہ حدیث نہیں ہے۔

”فرض چھوڑ کر نوافل ادا کرنے والا اس حاملہ عورت کی  
مانند ہے جس کی مدت ولادت قریب آئے تو اس کا حمل  
ساقط ہو جائے۔ نہ وہ حاملہ شمار ہو اور نہ ہی پچے کی مال۔ اسی  
طرح جب تک نمازی فرائض ادا نہیں کرتا اس کی نفلی  
عبدتبارگاہ خداوندی میں قبول نہیں ہوتی“

نمازی کی مثال تاجر کی ہے کہ جب تک وہ راس المال حاصل نہیں کر  
لیتا فرع حاصل نہیں کر سکتا۔

اس طرح جو شخص سنت چھوڑ کر ان نوافل کی ادائیگی میں مشغول ہو  
جاتا ہے جن کی ادائیگی فرائض پر مرتب نہیں ہوتی۔ اور نہ انسیں چھوڑنے  
سے فرائض میں نقص آتا ہے اور نہ انسیں ادا کرنے کا تاکیدی حکم دیا گیا ہے تو اس  
کے نوافل قبول نہیں ہوتے۔

حرام اور شرک باللہ کر ترک کرنا۔ خدائی فیصلوں پر اعتراض نہ کرنا۔  
ملوک کی فرمانبرداری اور اطاعت سے اجتناب کرنا اور اللہ تعالیٰ کے حکم اور اس کی  
اطاعت سے روگردانی کارویہ چھوڑ دینا فرض ہے۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے۔

لَا طَاعَةَ لِمَخلوقٍ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ ۖ<sup>۱</sup>

”خالق کی نافرمانی کر کے مخلوق کی فرمانبرداری کا کوئی جواز نہیں“

### عاشق کی آنکھ کا سرمه صرف بیداری ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ارشاد فرماتے ہیں۔  
جس نے بیداری پر جو ہوشیاری کا موجب ہے نیند کو ترجیح دی اس نے نہایت ہی  
ناقص چیز کا انتخاب کیا۔ یوں سمجھئیے کہ اس نے موت کا انتخاب کیا۔ اور تمام

۱۔ مند امام احمد۔ ج 1/131 راوی حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ”المصنف“ ج 546/12 ازان ایشیہ۔ راوی حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔ یہ حدیث صحیح ہے۔

مصالح پر غفلت کو ترجیح دی۔ کیونکہ نیند موت کے مترادف ہے اسی لیے اللہ تعالیٰ سبحانہ نیند کے نفس سے پاک ہے۔ ملائکہ جو بارگاہ خداوندی کے حاضر باش ہیں وہ نیند سے پاک ہیں۔ اہل جنت جو بلند ترین مناصب، پاک و نفیس اور بڑے ربے والے مقام پر فائز ہوتے ہیں اس لیے انہیں بھی نیند سے پاک کر دیا گیا ہے۔ کیونکہ نیند نفس ہے۔ اور جنتی نفاذ سے پاک و منزہ ہیں۔

ساری بھلائیاں بیداری میں ہیں۔ اور تمام شر نیند اور غفلت میں ہے۔ جس نے خواہش نفس کی تکمیل کی۔ زیادہ کھایا، زیادہ پیا اور پڑا سوتارہاہ بہت نادم ہوا اور بھلائی اس کے ہاتھ سے چھپن گئی۔ جس نے حرام سے تھوڑا سا کھایا وہ اس شخص کی مانند ہے جس نے خواہش نفس کے فیر اثر بہت کھایا۔ کیونکہ حرام ایمان کیلئے حجاب ہے اور باطن کیلئے تاریکی ہے۔ مثلاً شراب عقل کو تاریک کر دیتی ہے اور اسے ڈھانپ لیتی ہے۔ پس جب ایمان ظلمت میں چلا گیا تو نہ نماز رہی نہ عبادت اور نہ ہی اخلاق کا وجہ باقی رہا۔

مگر وہ جس نے زیادہ کھایا مگر اللہ تعالیٰ کے حکم سے تو وہ تھوڑا کھانے والے کی طرح ہے اور چاہتا ہے کہ عبادت میں نشاط و قوت حاصل رہے۔ حلال نور علی نور ہے۔ اور حرام ظلمت ہی ظلمت حرام میں خیر کا کوئی پہلو نہیں۔ حکم الہی کے بغیر ہوائے نفسانی کے زیر اثر حلال کا زیادہ کھانا یا حرام کھاینا نیند کا موجب بنتا ہے اور نیند میں کوئی بھلائی نہیں۔

### ہر شخص اپنے محبوب کا قرب چاہتا ہے

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ سے تیرے تعلق کی صرف دو صورتیں ہو سکتی ہیں۔ ایک تو یہ کہ تواللہ تعالیٰ سے غائب اور بعید ہو اور دوسرے یہ کہ تواللہ تعالیٰ سے واصل اور قریب ہو۔

۱۔ حضرت محل تسری رحمۃ اللہ علیہ کا ارشاد ہے۔ چار خصال کے بغیر ہندہ حقیقت ایمان کو نہیں پہنچ سکتا۔ فرانسیس کو سنت طریقے سے ادا کرے۔ تقوی کو مظہر رکھتے ہوئے حلال کھائے۔ ظاہر و باطن تمام نواہی سے اجتناب کرے اور موت تک ان خصال کیمیدہ پر کار بند رہے۔

اگر تو اللہ تعالیٰ سے غائب اور دور ہے تو سوچ کہ آخر کیوں تو قرب حق کی نعمت سے محروم ہے۔ کیوں تجھے دامنِ عزت، البدی نعمت اور کفایت کبریٰ حاصل نہیں۔ اور کیوں تو اتنی بڑی نعمتوں کو حاصل کرنے میں سستی اور کاملی کر رہا ہے کیوں تو دنیا و آخرت کی سلامتی، غنی اور بے دریغ نعمتوں کو حاصل کرنے سے غافل پیٹھا ہے۔

انھوں اور اپنے دونوں پروں کے ساتھ اس کی طرف محو پرواز ہو۔ یعنی ایک تو حرام اور مباح لذات و شهوات اور راحتیں کو ترک کر دے اور دوسرا مصائب و آلام کو برداشت کر۔ دنیا و آخرت کی آرزوں، تمناؤں اور خواہشوں کو چھوڑ کر مخلوق سے قطع تعلق اور عزمیت کی راہ اختیار کر اور اسی راہ پر اس وقت تک کار بند رہے جب تک اللہ کا قرب اور وصال حاصل نہیں ہو جاتا۔

اللہ تعالیٰ کا قرب اور وصال پالیا تو گویا تیری ساری تمنائیں پوری ہو گئیں۔ اور بڑی بزرگی و کمال عزت حاصل ہو گئی۔ اور اگر تو مقرین بارگاہ اور خدا رسیدہ لوگوں میں سے ہے۔ یعنی وہ جو عنایت ربانی کے دریافتہ اور رعایت خداوندی کے نگہداشتہ ہیں۔ جنمیں جذبہ محبت نے اپنا بنا لیا ہے اور رحمت و رافت پروردگار نے پالیا ہے تو درگاہِ ربویت کے آداب کا خیال رکھ اور اس نعمت و حالت پر مغرورنہ ہو کہ کمیں حقوقِ خداوندی کی ادائیگی میں کوتاہی ہو جائے اور عبادتِ الہی میں غفلت کا شکار ٹھہرے۔ کمیں ایسا نہ ہو کہ جمالت، ظلم اور عجلت جیسی بشری کمزوریوں کی طرف مائل ہو کر سوئے ادبی کامرِ تکب ٹھہرے۔ اللہ کریم ارشاد فرماتا ہے۔

وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلَمُومًا جَهُولًا (الاحزاب: 72)

”اور انھا ایسا کو انسان نے۔ بیٹک یہ ظلوم بھی اور جہول بھی“

وَكَانَ الْإِنْسَانُ عَجُولًا (الاسراء: 11)

”اور (حقیقت یہ ہے کہ) انسان بڑا جلد باز (واقع ہوا) ہے“

اپنے دل کی حفاظت کر۔ ایمانہ ہو کہ تو پھر سے مخلوق، حرص و ھوا۔ جھوٹی آرزوں، ارادوں، اختیار اور تدبیر کی طرف مائل ہو جائے جسے تو چھوڑ چکا ہے اور مصائب و آلام پر بے صبری کرنے لگے اور فعلِ خداوندی پر موافقت اور رضا کو چھوڑ دے۔ اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے کلیتی سپرد کر دے جس طرح کہ چوغان کی بال گھر سوار کے سامنے بے اختیار ہوتی ہے وہاں سے جس سمت چاہتا ہے لے جاتا ہے۔ میت غسال کے ہاتھوں میں یا شیر خوار چہ دایہ اور اپنی ماں کی جھوٹی میں بے حس و حرکت پڑا ہوتا ہے۔

غیر اللہ سے آنکھیں بند کر لے۔ تیری نظروں میں غیر کا وجود ہی نہ رہے۔ نہ وہ نفع و نقصان کا مالک ہو اور نہ منع و عطا کا مختار۔ مصائب و آلام کے وقت ساری مخلوق کو اللہ تعالیٰ کی لا ٹھنگی خیال کر کے یہ ضربات لا ٹھنگی کے اختیار سے نہیں بلکہ اللہ کریم کے اختیار سے لگ رہی ہیں۔ اور نعمت و عطا کے وقت خلق کو قدرت کا ہاتھ یقین کر کہ یہ لقمہ تجھے اس کے کرم سے مل رہا ہے نہ کہ مخلوق کی مربانی سے۔

### زہد ظاہر دنیا کا کمال اور باطن میں آخرت کا شرف ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: زاہد کو ترک دنیالذت ہائے دنیا پر دو مرتبہ ثواب ملتا ہے۔

ایک تو اس وقت جب وہ دنیا کو ترک کرتا ہے۔ اور دنیا کی کسی چیز کو اپنی خواہش اور ارادے سے حاصل نہیں کرتا بلکہ اس کو صرف اللہ تعالیٰ کے حکم کی اطاعت میں قبول کرتا ہے۔ پس جب وہ اپنے نفس کا دشمن بن جاتا ہے اور خواہش نفس کی مخالفت کرتا ہے تو اہل تحقیق اور اہل ولایت میں شمار ہونے لگتا ہے۔ اور اہل و عارفین کے زمرے میں شامل ہو جاتا ہے۔ ایسے میں اسے اخذ دنیا کا حکم ملتا ہے۔ اور اس پر دنیاوی نعمتوں سے لطف اندوز ہوتا لازم ہو جاتا

ہے۔ کیونکہ بارگاہ خداوندی سے دنیا کی نعمتوں اس کی قسمت ٹھہر تی ہیں اور ہندے پر لازم ہو جاتا ہے کہ وہ ان سے محظوظ ہو۔ کیونکہ کسی دوسرے کا ان پر حق نہیں رہتا۔ اب اس کے برعکس ہونا ممکن نہیں۔ کیونکہ قلم نے جو لکھنا تھا وہ لکھ چکی اور اللہ کریم کے علم سابق میں ہندے کا حصہ اس کے لیے مقرر ہو چکا ہے۔

پس ہندہ اللہ تعالیٰ کے حکم کی بجا اوری کرتے ہوئے دنیا کی نعمتوں کو قبول کرتا ہے یا اسے یہ علم دیا جاتا ہے اور وہ نقدیر کے ہاتھوں مجبوراً نعمتوں سے لطف اندوڑ ہوتا ہے۔ وہ یہ سب کچھ اپنی خواہش اور ارادے سے نہیں کرتا بلکہ فعل خداوندی اس میں جاری ہوتا ہے اس لیے اسے دگنا ثواب ملتا ہے۔ کیونکہ یا تو وہ اللہ کے حکم کی پیروی کر رہا ہوتا ہے۔ یا فعل خداوندی کی موافقت کر رہا ہوتا ہے جو ہندے میں جاری وسارتی ہے۔

اگر کوئی یہ سوال کرے کہ اس آدمی کو دگنا ثواب کیسے مل سکتا ہے حالانکہ بقول آپ کے وہ بلند ترین مقام پر فائز ہے۔ اس کا شمار بدلال و عارفین میں ہوتا ہے۔ جن کے اندر فعل خداوندی جاری وسارتی ہے۔ جو خلق، ہوا و ہوس اور ارادے، تمناؤں۔ آرزوؤں اور تیک اعمال پر کسی معاوضے سے فانی ہیں۔ جن کی نظر میں سب عبادتیں ساری اطاعتیں محض اللہ عزوجل کا فضل و کرم، اس کی رحمت اور توفیق ہے۔ اور وہ اعتماد رکھتے ہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے ہندے ہیں اور ہندہ اپنے آقا پر کوئی حق نہیں رکھتا۔ کیونکہ ہندہ اپنی تمام حرکات و سکنات میں اور اپنے ہر عمل میں اپنے مالک کی ملکیت ہوتا ہے۔ ایسے شخص کے بارے یہ کہنا کیونکہ صحیح ہو سکتا ہے کہ اس کو ثواب ملتا ہے حالانکہ وہ اپنے فعل پر کسی ثواب اور معاوضے کا طالب نہیں۔ اس کی اپنے عمل پر نظر ہی نہیں۔ بلکہ وہ اپنے آپ کو نکارہِ خلاق اور اعمال سے تھی دست خیال کرتا ہے؟

تو اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ کسی حد تک تو یہ صحیح ہے کہ ہندہ کسی ثواب کا مستحق نہیں مگر اللہ تعالیٰ کریم ہے وہ اپنے فضل و کرم سے ہندے کو اپنا

قرب بختا ہے۔ اسے نعمتوں سے نوازتا ہے۔ خود ہی اس کی تربیت فرماتا ہے اور لطف و کرم اور رحمت و رافت کرتے ہوئے اس کی نگہداشت کرتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ بعد دنیاوی حاجتوں اور نفسانی مصلحتوں سے ہاتھ روک لیتا ہے اور آخرت کی نعمتوں کا طالب من جاتا ہے اور شیر خوار پی کی طرح اپنی ضروریات کے لیے تگ و دو نہیں کرتا اور دفع شر میں اپنی ذات پر بھروسہ نہیں کرتا تو اللہ تعالیٰ محض اپنے فضل سے اس کی تمام ضرورتوں کو پورا کرتا ہے۔ اور جس طرح مخلوق کے دل میں اپنے اس بندے کی محبت ڈال دیتا ہے۔ ہر شخص اس پر مرباں ہو جاتا ہے۔ اس سے رافت و رحمت کا سلوک کرتا ہے اس کی بھلائی کا خواہاں ہوتا ہے۔

اسی طرح دنیا کی ہر فانی چیز کو اللہ تعالیٰ کے امر اور فعل کے بغیر حرکت نہیں ہوتی۔ اللہ کریم دنیا و آخرت میں اپنے بندے کو نوازتا ہے۔ اس سے تمام تکالیف کو اپنے فضل و کرم سے دور کرتا ہے اور یہ سب بلا استحقاق محض فضل خداوندی سے ہوتا ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

إِنَّ وَلِيَّ الْهُدَىٰ نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَعْلَمُ  
الصَّالِحِينَ (الاعراف: 196)

”یقیناً میرا حمایتی اللہ ہے جس نے اتاری یہ کتاب اور وہ حمایت کرتا ہے نیک بندوں کی“

اس کا نہ دینا عطا اور اس کی ابتلاء رحمت ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ اہل ایمان میں سے اپنے محبوب بندوں اولیاء و عارفین کو مصائب و آلام سے دوچار کرتا ہے تاکہ یہ لوگ اس کی بارگاہ میں دست سوال دراز کریں اور وہ کریم پروردگار ان کی دعاوؤں کو شرف قبولیت بخشے۔ پس جب یہ لوگ اللہ تعالیٰ کی

بارگاہ میں سوال کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ ان کی دعا کی قبولیت کو پسند فرماتا ہے تاکہ صفت جود و کرم کو ان کا حق عطا کرے کیونکہ جب بندہ مؤمن اللہ تعالیٰ سے سوال کرتا ہے تو یہ دونوں صفتیں مطالبه کرتی ہیں کہ ان کی دعا قبول ہو۔ کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اہل اللہ سوال کرتے ہیں لیکن فوری طور پر اس کی مقبولیت کا اندازہ نہیں ہوتا۔ اس کی وجہ عدم قبولیت اور محرومی نہیں بلکہ تقدیر ایزدی اسے کسی دوسرے وقت کے لیے مخصوص کرچکی ہے۔ اس لیے مصیبت کے وقت بندے کو آداب خداوندی کا لحاظ رکھنا چاہیے۔ اور اپنے گناہوں پر نظر رکھنی چاہیے کہ کہیں ظاہر میں یا باطن میں اس سے کوئی خطہ رزدہ ہو جائے۔ اور امر خداوندی کو ترک نہ کر بیٹھے اور اس سے مناہی کا ارتکاب نہ ہو جائے۔ اسے خیال رکھنا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے خلاف کوئی سوال نہ کر بیٹھے۔ کیونکہ بندہ اپنے گناہوں کے باعث مبتلا مصیبت ہوتا ہے۔ پس اسے چاہیے کہ دعا کرے۔ اگر مصیبت سے نجات مل جائے تو بہت اچھا ورنہ اس کی بارگاہ میں دست دعا دراز کیے رکھے کیونکہ ممکن ہے یہ مصیبت محض اس لیے ہو کہ بندہ اس کی بارگاہ میں سوال کرتا رہے۔ اگر دعا کی قبولیت میں تاخیر ہو جائے تو اس کو ازالام نہیں دینا چاہیے جیسا کہ ہم نے بالتفصیل بیان کیا ہے۔

### اللہ تعالیٰ کا شکر ہی بہتر ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ سے مانگو کہ وہ تمہیں اپنے فیصلے پر سر تسلیم خم کرنے اور اپنے فعل میں فنا ہونے کی توفیق مخش دے۔ کیونکہ یہی سب سے بڑی راحت اور جنت عالیہ ہے جو فوراً اس دنیا میں بندے کو عطا کر دی جاتی ہے۔ یہی درگاہ خداوندی کا سب سے بڑا دروازہ اور بندہ مؤمن سے اللہ تعالیٰ کی محبت کا ذریعہ ہے۔ پس جسے اللہ تعالیٰ محبوب رکھتا ہے اسے دنیا و آخرت میں عذاب نہیں دیتا۔ تسلیم و رضاہی میں

قرب و وصال الہی ہے اسی سے اطمینان کی دولت ملتی ہے۔ خواہشات نفس کی طلب میں مشغول نہ ہو جاؤ۔ جو چیز تمہاری قسمت میں نہیں یا قسمت میں لکھی جا چکی ہے اس کے لیے سرگردانہ پھررو۔ کیونکہ جو مقدر میں ہے ہی نہیں اس کی طلب میں سرگردان رہنا حماقت رعوبت اور جہالت ہے۔ جو چیز قسمت میں نہیں اسے کی تلاش میں سرگردانی سب سے بڑی سزا ہے۔ اور جو چیز مقدر میں ہے اس کے لیے تک دو محض حرص و ہوا اور عبودیت، محبت اور حقیقت میں شرک ہے۔ کیونکہ غیر اللہ میں مشغولیت شرک ہے۔ دنیا کا طالب اللہ کی محبت اور دوستی میں سچا نہیں ہوتا۔ کیونکہ محبوب کے ہوتے ہوئے جو کسی غیر کی نگت اختیار کرتا ہے کذاب ہے۔ اپنے عمل پر معاوضہ طلب کرنے والا بھی مخلص نہیں۔ مخلص بندہ صرف وہ ہے جو اللہ تعالیٰ کی عبادت صرف اس نیت سے کرتا ہے کہ ربویت کا حق ادا ہو جائے۔ اور اس خیال سے۔ کہ رب العزت مالک حقیقی ہے اور بندے کی عبادات اس کا حق ہے کیونکہ وہ جانتا ہے اللہ عزوجل اس کا مالک ہے وہ اس بات کا مستحق ہے کہ اس کی اطاعت و فرمانبرداری کی جائے اور حق بندگی ادا کیا جائے۔ بندے کی ہر چیز، اس کی حرکات و سکنات، اس کے کسب و کمال حتیٰ کہ بندہ خود اور اس کے پاس جو کچھ ہے اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہے۔ جیسا کہ ہم کئی مقالات پر بیان کر چکے ہیں کہ بندے کی تمام عبادات اللہ کے فضل و کرم اور توفیق سے ہیں اگر وہ قوت و طاقت عطا نہ کرتا تو بندہ ان عبادات کو کیسے جلا سکتا تھا۔ پس اس کریم کا شکر کرنا دنیاوی و آخری عوض و جزاء سے زیادہ بہتر داولی ہے۔ تعجب ہے تو حظوظ دنیا میں مشغول ہے حالانکہ تو دیکھ رہا ہے کہ خلق کثیر کو جوں جوں حظوظ دنیاولدت ہائے دنیا زیادہ ملتے ہیں۔ جوں جوں دنیا کی نعمتیں اور دولت زیادہ ملتی ہے وہ اللہ رب العزت پر زیادہ ناراض ہوتے جاتے ہیں۔ ان کی بے آرامی اور بے چینی میں اضافہ ہوتا جاتا ہے۔ جوں جوں نعمتیں بڑھتی ہیں توں توں کفر ان نعمت میں اضافہ ہوتا ہے۔ ادھر دولت میں اضافہ ہو اور ادھر

هموم و غموم کے بادل گھرے ہو گئے۔ جس قدر دولت دنیا کٹھی ہوئی اسی قدر دوسروں کے مقدر کو حاصل کرنے کا حرص بڑھ گیا۔ دنیا دار سب کچھ ہونے کے باوجود اپنے آپ کو حقیر اور چھوٹے خیال کرتے ہیں اور ان کے پاس جو کچھ ہے اسے بے وقت سمجھتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ دنیا کی ساری دولت ان کی تجویز یوں میں جمع ہو جائے۔ ان کے خیال میں دوسروں کی دولت زیادہ ہے۔ اسی لیے وہ دوسروں سے مرعوب ہوتے ہیں اور احساس محرومی انہیں پریشان رکھتا ہے۔ اسی لیے وہ دوسروں کے مقدر میں لکھے مال و دولت کے خواہاں ہوتے ہیں اور اسے حاصل کرنے میں اپنی عمر میں ضائع کر دیتے ہیں۔ ان کی تمام بد نی استعداد ایں دنیا کے ایدھن کو جمع کرنے میں صرف ہوتی ہیں۔ وہ اسی راستے پر سرپیٹ دوڑتے رہتے ہیں حتیٰ کہ عمر تمام ہو جاتی ہے اور مال برے کاموں میں خرچ ہو جاتا ہے۔ دنیا کماتے کماتے ان کے جسم تھک کر چور ہو گئے۔ جبین عرق آکوڈ اور نامہ اعمال سیاہ ہو جاتے ہیں۔ گناہوں کی کثرت ہو جاتی ہے۔ مال کی طلب میں کبار کا ارتکاب ہو جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے احکام کی پیروی کی سعادت سے محروم رہتے ہیں اور مفلس و بے نو اخالی ہاتھوں دنیا سے کوچ کرتے ہیں۔ نہ دنیا کی زیب و زینت سے لطف اندوڑ ہو سکتے ہیں اور نہ ہی آخرت کی بدی نعمتوں سے کچھ حصہ پاتے ہیں۔ دنیا بھی گئی اور آخرت بھی ہاتھ نہیں آتی۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت کر کے اس کے لکھے پر شکر نہ کیا اور دوسروں کی قسمت کے نوشته سے بھی محروم خیس رہے۔ یہ لوگ پوری مخلوق میں سب سے زیادہ جاہل، احمق اور عقل و بصیرت سے محروم ہیں اور کہیں نہیں۔ اگر یہ اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر راضی رہتے۔ اللہ کی عطا پر قناعت کرتے اور اپنے مالک کی اطاعت و فرمانبرداری میں لگے رہتے تو بے منت غیر بڑی آسانی سے اپنا مقصود پالیتے اور جب دنیا سے دار آخرت کو جاتے تو با مراد اور کامیاب ہوتے۔

اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ سب کو صبر و رضا کی توفیق دے۔ ہم اس کی رضا

کے طالب رہیں۔ اسی سے حفظ دامان طلب کریں اور نیک کاموں کی توفیق چاہیں جن سے وہ راضی اور خوش ہو۔

اس کی طرف سفر کر کہ وہاں وہ نعمتیں ہیں جو نہ کسی آنکھ  
نے دیکھی ہیں اور نہ کسی کائنات نے ان کے بارے سنائے ہے :

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا جو آخرت کا ارادہ رکھتا ہے اس پر لازم ہے کہ دنیا میں زہد اختیار کرے۔ اور جس کا مقصد اللہ تعالیٰ ہے اس پر لازم ہے کہ وہ آخرت سے بھی قطع تعلقی برتبے۔ وہ دنیا کو آخرت کیلئے اور پھر آخرت کو اپنے رب کیلئے چھوڑ دے۔

جب تک اس کے دل میں دنیا کی شہوتوں اور لذتوں سے ایک لذت و شہوت بھی پائی جا رہی ہے یاد نیا کی راحتوں میں سے کوئی ایک راحت پائی جا رہی ہے وہ حقیقی زاہد نہیں ہو سکتا۔ مثلاً کھانے پینے، لباس، نکاح رہائش سواری، ولایت و ریاست، اور دوسرے علوم و فنون مخالفہ لیکن اس قدر کہ عبادات خمسہ کی ادائیگی ہو سکے، روایت حدیث، مختلف روایتوں سے قرأت قرآن۔ علم نحو، لغت، فصاحت و بلا غلت۔ زوال فقر و وجود غنی کا علم۔ بیانات کے جانے اور عافیت کے آنے سے متعلقہ علم۔ ان کے علاوہ سے نقصان پھنے اور نفع حاصل کرنے سے متعلق علم ان تمام لذت ہائے دنیا سے جب تک اپنے دل کو خالی نہیں کر لیتا اللہ تعالیٰ کا سچا طالب کملوانے کا مستحق نہیں بن سکتا۔ کیونکہ ان تمام چیزوں سے نفس لذت محسوس کرتا ہے۔ انسان کی طبیعت ان سے موافقت اختیار کرتی ہے۔ طبعاً اسے ان چیزوں سے راحت ملتی ہے۔ وہ انہیں اپنے لیے پسند کرتا ہے۔ ان تمام کا تعلق دنیا سے ہے۔ انسان چاہتا ہے کہ یہ چیزیں ہمیشہ اسے میر رہیں۔ وہ ان سے سکون اور طہانت محسوس کرتا ہے۔

زاہد کو چاہیے کہ وہ ان تمام چیزوں کا خیال دل سے نکال پھینکنے کی کوشش

کرے اور نفس کو مائل کرے کہ وہ ان چیزوں کا ازالہ کرے عدم اور افلاس و فقر دائمی پر راضی رہے۔ اور دل میں ذرا بیر بھی دنیا کی خواہش باقی نہ رہے تاکہ وہ واقعی زاہد فی الدنیا کے مرتبے پر فائز ہو جائے۔

اگر وہ واقعی زاہد بن جائے گا تو دل غم و اندوہ سے خالی ہو جائے گا اور اس کا باطن ہر قسم کی تکلیف سے محفوظ ٹھہرے گا۔ اسے پھر دنیا کی لذتوں سے کوئی تعلق خاطر نہیں رہے گا وہ صرف اللہ عزوجل سے ما نوس ہو گا اور صرف اسی سے راحت و سکون محسوس کرے گا۔ جیسا کہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے۔

### الذهد في الدنيا يريح القلب والجسد

”دنیا میں زہد قلب و جاں کیلئے باعث راحت ہے“

جب تک دل گہ میں دنیا کی کوئی بھی خواہش ہے حزن و مال اور خوف وہ راس سے مفر نہیں۔ یہ ہو ہی نہیں سکتا کہ دل میں دنیا کی ہو اور انسان ذلیل و خوار نہ ہو۔ یہ حجاب اکبر ہے۔ دنیا کی محبت قرب الہی سے منع ہے۔ یہ ایسا دیز پر دہ ہے جب تک اس کو ہٹایا نہیں جاتا اللہ تعالیٰ کا وصال ممکن نہیں ہو سکتا۔ اور اس حجاب کے سر کنے کی صرف ایک ہی صورت ہے کہ دنیا کی محبت کامل طور پر زائل ہو جائے اور سارے علاائق ناپید ہو جائیں۔

پھر آخرت میں زہد کی باری آتی ہے۔ انسان کیلئے ضروری ہے کہ وہ درجات، منازل عالیہ، حور و قصور۔ مر اکب و بستین۔ بہترین گھر اور خوبصورت پاکیزہ خدام، خلعتیں اور زیورات کھانے پینے کی چیزیں اور دوسرا کئی نعمتیں جو اللہ تعالیٰ نے اپنے ایماندار بندوں کے لیے تیار کر رکھی ہیں۔ انسان اپنے عمل پر کسی قسم کی جزا اور اجر کا طالب نہ ہو۔ نہ دنیا میں کسی صلحہ کا خواہاں ہو اور نہ آخرت میں

۱۔ ”الترغیب والترحیب“ از۔ المذری۔ حدیث نمبر 4697۔

۲۔ راوی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ”الاوست“ از۔ طبرانی۔ یہ حدیث ضعیف ہے۔

پس ایسے میں ہندہ مؤمن اللہ تعالیٰ کو پالیتا ہے۔ تب اللہ تعالیٰ اپنے ہندے پر رحم و کرم فرماتے ہوئے اسے پورا پورا اجر عطا فرماتا ہے۔ اپنا قرب و وصال بخشتا ہے۔ نظر التفات سے نوازتا ہے۔ اور انواع و اقسام کی نعمتوں سے مالامال کرتا ہے جیسا کہ پروردگار عالم کی عادت ہے کہ اپنے رسولوں، نبیوں ولیوں۔ دوستوں اور دین متنین کے عالموں کو نوازتا ہے۔ پس ہندہ مؤمن اللہ تعالیٰ کے حکم سے پوری زندگی روحانی طور پر ترقی کرتا رہتا ہے اور روز بروز اس کی نعمتوں میں اضافہ ہوتا رہتا ہے۔ پھر اسے دار آخرت کی طرف منتقل کیا جاتا ہے تو وہاں وہ ایسی نعمتیں پاتا ہے جو نہ کسی آنکھ نے دیکھی ہے۔ نہ کسی کان نے سنی ہیں اور نہ کسی انسان کے دل میں کھلکھلی ہیں۔ ان نعمتوں کو بمحض سے عقلیں قادر ہیں اور ان کی تعریف سے قلم درماندہ ہیں۔

### اپنے نفس کو چھوڑ دے اور میری جناب میں حاضر ہو جا

حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاہ نے فرمایا:  
حظوظ نفس کا ترک تین مرحلوں میں تکمیل پزیر ہوتا ہے۔

پہلا مرحلہ تو یہ ہے کہ ہندہ اپنی طبیعت کے تاریک راستہ پر چل رہا ہوتا ہے۔ وہ ہاتھ پاؤں مارتا ہے لیکن کوئی راہ سجائی نہیں دیتا۔ ہر کام طبیعت کے اقتداء کے مطابق سرانجام دیتا ہے۔ اس کے سامنے نہ اللہ تعالیٰ کی ہندگی ہوتی ہے اور نہ کوئی دوسری حد جو اسے بخشنے سے چالے۔ سرگردانی اور بے راہ روی کے عالم میں اللہ کریم اس پر نظر رحمت فرماتا ہے اور اپنے محبوب ہندوں میں سے کسی کو اس کی رہنمائی کیلئے بخج دیتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ اس پر دوسرا کرم یہ ہوتا ہے کہ ضمیر اور وجد ان کی صورت میں دوسرا واعظ اس کی رہنمائی کیلئے مامور ہو جاتا ہے۔ مرشد اور وجد ان اسے راہ مستقیم پر چلنے میں مدد دیتے ہیں۔ نفس اور طبیعت کے خلاف اس کی مدد کرتے ہیں اور اس پر یہ بات عیاں کرتے ہیں۔

کہ نفس کی موافقت اور شریعت کی مخالفت عیب ہے یوں ہندہ اپنے تمام تصرفات میں شریعت کی پاندی کرنے لگتا ہے اور اللہ تعالیٰ کا فرمانبردار ہندہ میں جاتا ہے۔ شریعت کے ساتھ قائم طبیعت سے فانی وہ دنیا کی حرام، مشتبہ اور خلق کے احسانات کو ترک کر دیتا ہے۔ اپنے کھانے پینے، لباس، گھر، نکاح اور دسری تمام ضرورتوں میں شریعت کی حلال اور حق کے مباحثات کو حاصل کرتا ہے اور وہ بھی اتنے کہ ان سے روح و جسم کا تعلق باقی رہے۔ اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی قوت حاصل رہے اور اپنے مقدر کو پالے اور اس سے تجاوز نہ کرے۔

دنیا کو حاصل کرنے، اس سے لطف اندوز ہونے اور اس کو پورا کرنے سے پہلے دنیا سے کوچ کرنے کا کوئی راستہ نہیں۔ پس ہندہ مؤمن تمام احوال میں شریعت کی حلال اور مباح کردہ سواری پر سوار ہو کر آستانہ ولایت تک پہنچتا ہے اور اولیاءِ محققین میں جو خاصان بارگاہ، اہلِ عزیمت اور حق تعالیٰ کے طالب ہوتے ہیں شمار ہوتا ہے۔ پس ہندہ اسی کے حکم سے کھاتا ہے۔ اور اس مقام پر پہنچ کر وہ حق تعالیٰ کی طرف سے ایک نداشت ہے جو اس کے باطن سے انہر ہی ہوتی ہے۔ ”اپنے نفس کو چھوڑ کر میری بارگاہ میں آجا“، اگر تو خالق کا طلبگار ہے تو حظوظ دنیا اور خلق کو ترک کر دے۔ دنیا و آخرت کے جو تے اتار پھینک۔

کائنات و موجودات سے خالی ہو جا۔ سب تمائیں اور آرزوئیں ترک کر دے۔ ہر چیز سے قطع تعلقی کر لے۔ ہر ایک سے فانی ہو جا، یہاں کوئی حق اور ترک شرک سے خوشحال ہو جا اپنے آپ کوچے ارادے سے آراستہ کر لے۔ پھر سر جھکائے حضور بادی میں داخل ہونے دائیں یعنی آخرت کی طرف دیکھے اور نہ بائیں یعنی دنیا کی طرف ملبوط ہونے خلق سے تعلق رکھ اور نہ حظوظ دنیا سے سروکار۔

جب ہندہ اس مقام پر فائز ہو جاتا ہے اور اسے قریب حق کا شرف حاصل ہو جاتا ہے تو حق تعالیٰ کی طرف سے اسے خلعتیں ارزانی ہوتی ہیں۔ بارگاہ رب العزت سے اسے طرح طرح کے علوم و معارف ملتے ہیں اور نوح بنع فضل

و کرم اسے ڈھانپ لیتے ہیں۔ اسے حکم ملتا ہے۔ اللہ کے فضل و نعمت سے لطف اندوز ہو۔ اور اسے رد کر کے اور انہیں ٹھکر اکر سوائے ادمی کا مر تکب نہ ہو۔ کیونکہ بادشاہ کے عطیے کو رد کرنا بادشاہ کی تحقیر اور اس کی بارگاہ کے استھناف کے مترادف ہے۔ پس ہندہ مؤمن اس مقام پر اللہ کی عطا کو قبول کرتا ہے مگر دنیا کی ان نعمتوں کو دل نہیں دیتا۔ جبکہ اس سے پہلے وہ ان نعمتوں سے حرص و حوا کے زیر اثر لطف اندوز ہوتا تھا مگر اب امر باطنی کی پیروی کرتا ہے اور مقصود ذات حق تعالیٰ کی ہوتی ہے۔ یہ سب کچھ احوال کی تبدیلی کے باعث ہوا۔ جب مقام و مرتبہ میں تبدیلی آگئی تو لقہ بھی بدل گیا۔ لہذا حظوظ ولذتیاء دنیا کو قبول کرنے میں ہندے کی چار حلقوں ہیں۔

پہلی حالت تو یہ ہے کہ دنیا اور حظوظ دنیا کو اپنی طبیعت کے زیر اثر قبول کرتا ہے۔ اور یہ حرام ہے۔ دوسری حالت یہ ہے کہ شریعت کی پابندی کرتے ہو اسے قبول کرتا ہے۔ یہ حالت مباح اور حلال ہے۔ تیسرا حالت امر باطنی سے قبول کرنے کی ہے اور یہ حالت ولایت اور ترک ہوا کی ہے۔ چوتھی حالت یہ ہے کہ انسان دنیا کی لذتوں کو اس کے فضل و کرم سے قبول کرے اور یہ وہ حالت ہے جس میں سب ارادے معدوم ہو جاتے ہیں اور انسان بعدال کے مقام کو حاصل کر لیتا ہے۔ اس حالت میں انسان کی مراد سوائے مولا کریم کے کچھ نہیں رہتی۔ اور وہ اللہ کی قدرت یعنی فعل باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہو جاتا ہے۔ یہ حالت علم ہے۔ یہاں پہنچ کر انسان صفت صلاح سے متصف ہو جاتا ہے۔ اور کسی بندے کو اس وقت تک صالح نہیں کہا جا سکتا جب تک وہ اس مقام کو واقعی حاصل نہیں کر لیتا۔ یہی ارشاد ربیٰ ہے۔

إِنَّ وَلِيَّ اللَّهِ الَّذِيْ نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّ الصَّالِحِينَ

(الاعراف: 196)

”یقیناً میر احمدیٰ اللہ ہے جس نے اتاری یہ کتاب۔ اور وہ

حمایت کیا کرتا ہے نیک بندوں کی۔“

یہی وہ بندہ ہے جس کے ہاتھ کو مصالح و منافع ذاتیہ کو قبول کرنے اور مفاسد و مضارہ کو دفع کرنے سے روک دیا گیا۔ وہ اس شیر خوار کے پچھے کی مانند ہے جو دایہ کی جھونی میں اپنے نفع و نقصان سے بے پر وہ پڑا ہوتا ہے یا میت کی مانند جو غسال کے ہاتھوں میں بے اختیار و بے ارادہ ہے۔ یہ بندہ اپنا سب کچھ رب ذوالجلال کے سپرہ کر چکا ہے۔ اس کی تربیت دست قدرت کے ہاتھوں ہو رہی ہے۔ وہ کوئی اختیار و ارادہ نہیں رکھتا۔ کبھی وہ حالت بسط و کشاد میں ہوتا ہے اور کبھی حالت قبض میں۔ کبھی غنی ہوتا ہے اور کبھی فقیر۔ اسے کچھ اختیار نہیں۔ وہ کچھ بھی طلب نہیں رکھتا اور نہ کسی حالت کے زوال اور تغیر کی تمنا رکھتا ہے۔ بلکہ ہمیشہ تسلیم درضا کا پیکر ہے اللہ تعالیٰ کی مشیت کے سامنے سر نگوں رہتا ہے۔ یہی وہ مقام ہے جس پر اولیاء اور ابدال کے احوال کی انتباہ ہوتی ہے۔

اپنے دل سے ہوس نکال دے تاکہ تیرے پاؤں سے یہڑیاں کھل جائیں

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: جب بندہ مخلوق سے، اپنے نفس سے، خواہش ارادے سے اور دنیا و آخرت کی آرزوں و تمناؤں سے فانی ہو جاتا ہے اور صرف وہی چاہتا ہے جو اللہ تعالیٰ چاہتا ہے۔ غیر کو دل سے نکال دیتا ہے تو واصل حق ہو جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ اسے اپنا بنا لیتا ہے۔ اسے بزرگی عطا کر دیتا ہے۔ خود بھی اس سے محبت کرتا ہے اور مخلوق کو بھی مائل بحرم کر دیتا ہے۔ وہ اللہ تعالیٰ کا ہمراز میں جاتا ہے۔ وہ اللہ تعالیٰ کی معیت اور قربت کا طالب ہو جاتا ہے۔ سو وہ اس کے فضل سے ممتنع ہوتا ہے اور اس کے انعامات سے حظ و افرح صاحل کرتا ہے۔ اللہ کریم اپنے بندے پر رحمت کے دروازے کھوں دیتا ہے اور وعدہ فرمادیتا ہے کہ رحمت کے یہ دروازے اس پر کبھی بند نہیں ہونگے۔ وہ اللہ تعالیٰ کے اختیار کے سامنے گردان جھکا دیتا ہے۔ اس کی مشیت سے چاہتا ہے۔

اس کی رضا سے راضی ہوتا ہے۔ اس کے حکم کی اطاعت کرتا ہے۔ اس کے نزدیک مساواۃ اللہ کا نہ وجود ہوتا ہے اور نہ کائنات میں کوئی اور فاعل۔

یہ وہ مقام ہے جہاں یہ جائز ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندے سے وعدہ کرے پھر اس کے ایفاء کو بندے کیلئے ظاہرنہ کرے اور اس تک وہ چیز نہ پہنچائے جس کا وہ گمان رکھتا ہو۔ کیونکہ جب بندے نے خواہش نفسانی ارادے اور حظوظ دنیاوی کو ترک کر دیا تو غیریت نہ رہی۔ بندے کے اندر فعل خداوندی جاری و ساری ہوا۔ اس کا ارادہ اللہ کا ارادہ ٹھہرا۔ کیونکہ اس کا مقصود و مطلوب اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی اور نہیں رہا۔ لہذا وعدہ اور وعدہ خلافی کی نسبت ہی صحیح نہیں رہی۔ کیونکہ یہ کسی خواہش کا مالک ہی نہیں رہا۔ اور نسبت کی صحت کیلئے تو خواہش کا مالک ہونا ضروری ہے۔ گویا اس کی مثال اس شخص کی ہے جس نے ارادہ کیا اور پھر خود ہی ارادہ بدل لیا۔ اسے بے وفا نہیں کہا جا سکتا یا اس کی مثال ناخود منسوخ کی ہے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں ہے۔

مَانَسِخٌ مِّنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بَخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مُثْلِهَا الْمُ

تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (البقرہ: 106)

”جو آیت ہم منسوخ کر دیتے ہیں یا فراموش کر دیتے ہیں تو لاتے ہیں (دوسری) بہتر اس سے یا (کم از کم) اس جیسی۔ کیا تجھے علم نہیں کہ اللہ تعالیٰ سب کچھ کر سکتا ہے“

رسول خدا ﷺ کا قلب اطہر ہر قسم کی خواہش اور ارادہ سے خالی تھا سوائے ان دو واقعات جن کا ذکر قرآن میں ہے ایک بدر کے بعد امیروں کو فدیہ لیکر چھوڑنے کے بارے اور دوسری ایک اور واقع۔ آپ اللہ تعالیٰ کی مراد تھے اور اللہ تعالیٰ کے محبوب تھے۔ آپ کو اللہ تعالیٰ نے ایک حالت، ایک چیز اور ایک وعدہ پر نہیں رکھا بلکہ اپنی تقدیر کی طرف منتقل فرمایا۔ اور عنان تقدیر کو آپ ﷺ کی طرف چھوڑ دیا۔ آپ کو ایک حالت سے دوسری حالت میں اور ایک

حکم سے دوسرے حکم کی طرف پھیر اور آگاہ فرمایا کہ کیا جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ  
ہر شے پر قادر ہے۔ یعنی آپ بحر قدرت میں ہیں جس کی موجیں آپ کوادھر  
سے ادھر لے جائی ہیں۔ جہاں ولایت کی انتہاء ہے وہاں سے نبوت کی ابتداء  
ہوتی ہے۔ ولایت اور بدیلت کے بعد نبوت کے علاوہ اور کوئی مقام نہیں

### قضاء غالب ہے اور موت طالب ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے ارشاد  
فرمایا: جملہ احوال قبض ہیں۔ کیونکہ صاحب ولایت کو ان کی حفاظت کا حکم دیا  
جاتا ہے۔ اور یہ بات مسلمه ہے کہ جس چیز کی حفاظت کا حکم دیا جائے وہ قبض شمار  
ہوتی ہے۔ اور لقیدر خداوندی کے ساتھ قیام بسط ہی بسط ہے کیونکہ اس میں کوئی  
ایسی چیز نہیں جس کی حفاظت کا حکم دیا گیا ہو۔ ہاں لقیدر میں اس کا موجود ہوتا  
الگ بات ہے۔ اگر ایسا ہو تو اسے لقیدر میں جھگڑا نہیں کرنا چاہیے۔ بلکہ حالات  
کیسے ہی کیوں نہ ہوں وہ موافقت کرے۔ احوال کے لیے ایک حد مقرر ہے اس  
لیے ان کی حفاظت کا حکم دیا گیا ہے جبکہ فعل الہی یعنی لقیدر غیر محدود ہے اس  
لیے اس کی حفاظت کا حکم نہیں دیا گیا۔ اور اس بات کی علامت کہ انسان قدر و فعل  
خداوندی میں داخل ہو گیا ہے یہ ہے کہ انسان کو حظوظ کا حکم دیا جاتا ہے جبکہ  
احوال میں با مر باطنی اسے ترک حظوظ اور زهد فی الدنیا کا حکم دیا گیا تھا۔ اب جبکہ  
اس کا باطن میں اللہ تعالیٰ بس گیا ہے اور غیر کا وجود مت گیا ہے تو اسے با مر باطنی  
حکم دیا گیا ہے کہ حظوظ سے لطف انداز ہو اور ان چیزوں کو طلب کرے جو اس کی  
قسمت کا نوشتہ ہیں اس لیے ان چیزوں کا حاصل کرنا اور سوال کر کے اس تک پہنچنا  
ضروری ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اس کی عزت و تکریم محقق ہو چکی  
ہے اور اللہ تعالیٰ اس کی دعائیں قبول کر کے اس پر لطف و کرم فرماتا ہے۔  
بندے پر اللہ کریم کا احسان کرنا۔ اسے اعطائے حظوظ کیلئے سوالی بنا

اور پھر اس کی دعا کو قبول کرنا قبض کے بعد بسط کی بڑی علا متوں میں سے ایک ہے۔ اسی سے انسان اندازہ کر سکتا ہے کہ اسے احوال، مقامات اور حفظ حدود میں مکلف ہونے سے نکال کر کے مقام پر فائز کر دیا گیا ہے۔

اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ اسے تو تکلیف سے بری الذمہ ہونا لازم آتا ہے اور ایسا عقیدہ کفر، اسلام سے خروج ہے اور آیت قرآنی واعبد ربک حتیٰ یا تیک اليقین (الحجر: 99) کا رد ہے تو کہا جائے گا کہ اس سے زوال تکلیف کفر اور آیت قرآنی کا رد لازم نہیں آتا۔ اللہ بڑا کرم ہے۔ اسے اپنے بندوں سے کمال محبت ہے۔ وہ انہیں نقص و الی جگہ قدم رکھنے سے محفوظ رکھتا ہے۔ اس سے دین اور عصمت کی خود نگہداشت کرتا ہے اس سے ایسا کوئی فعل صادر نہیں ہونے دیتا جو اس کی قائم کردہ شریعت کے خلاف ہو اور جس سے کفر لازم آتا ہے۔ بلکہ اسے فتح فعل سے دور کر دیتا ہے۔

خطوط نفسانی سے لطف اندوں ہونے کے باوجود اس سے کوئی لغزش نہیں ہوتی۔ عصمت حاصل رہتی ہے اور بغیر تکلف و مشقت کے حدود شریعت کی پاسداری کرتا رہتا ہے۔ وہ قرب خداوندی کی وجہ سے لغزشوں اور معارضی سے دور رہتا ہے۔ رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔

كَذَّالِكَ لِنُصْرَفَ عَنْهُ السُّوءُ وَالْفَحْشَاءُ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا<sup>۱</sup>  
المُحْلِصِينَ (یوسف: 24)

”یوں ہوا تاکہ ہم دور کر دیں یوسف سے برائی اور بے حیائی کو بیشک وہ بھارے ان بندوں میں سے تھا جو چون لیے گئے ہیں“

ان عبیدی لیس لک علیہم سلطان (الحجر: 42)

”بیشک میرے بندوں پر تیر کوئی بس نہیں چلتا“

إِلَّا عِبَادُ اللَّهِ الْمُحْلِصِينَ (الصفات: 40)

”البَّتْهَ اللَّهُ كَمْلَحْسَ بَنَدَے (اس عذاب سے محفوظ رہیں گے)“

اے مسکین! وہ پروردگار کے سپرد ہو چکا ہے۔ اللہ کریم کا وہ مطلوب و مراد نہ چکا ہے۔ پروردگار اپنی قدرت اور لطف و کرم کی جھوٹی میں اس کی تربیت فرم رہا ہے۔ بھلا اس تک شیطان کیسے پہنچ سکتا ہے۔ اور قبائح و مکارہ کا اس سے کیسے ارتکاب ہو سکتا ہے؟ تو نے کھانا پینا چھوڑ اور قرب خداوندی کو عظیم خیال کیا اور پھر اپنے منہ سے اتنی بری بات کہہ ڈالی۔ ایسی خیس، اور ناکس ہمتوں، ناقص اور دور از کار عقولوں اور فاسدو خلل پر زیر آراء پر تف ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اور ہمارے بھائیوں کو اپنی قدرت کاملہ الاطاف شاملہ اور رحمت واسعہ کے ذریعے تمام گمراہیوں سے پناہ عطا کرے۔ اور اپنے کرم کے پردوں میں ہمیں چھپائے اور اپنی بے پایاں نعمتوں اور دائی فضائل سے اپنی مربانی اور کرم سے ہماری تربیت کرے۔ آمین۔

### مشکات اللہی کے بغیر دنیا میں دوسری کوئی نور نہیں

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: ہر طرف سے آنکھیں بند کر لے اور کسی چیز کو نہ دیکھ۔ جب تک ہر جنت سے اندھا نہیں بن جاتا فضل و قرب خداوندی کا دروازہ دا نہیں ہو گا۔ نظرہ تو حید اور کامل یقین کے ذریعے ہر طرف سے اپنی آنکھیں بند کر لے۔ اور اپنے نفس کو پھر اپنی فنا کو، اپنے محو ہونے کو اور اپنے علم کو بھی فنا کر دے۔ ایسے میں تیرے دل کو آنکھ میں اللہ تبارک و تعالیٰ کے فضل کی ایک جہت کھل جائے گی اور تو اس جنت کو اپنے سر کی آنکھوں سے دیکھ سکے گا۔ کیونکہ تیر ادل، ایمان اور یقین جب روشن ہو جائیں گے تو تو انہیں دیکھنے لگے گا۔ تیرے باطن سے ایک نور پھوٹے گا جس کی روشنی ترے ظاہر کو بھی منور کر دے گی۔ جس طرح تاریک رات میں میں کسی گھر میں شمع روشن کی جاتی ہے تو وہ روشنی روزان اور روشنداں سے گھر کے باہر کو بھی روشن کر دیتی ہے۔ پس جب تیرے نور باطن سے تیر اظاہر بھی روشن ہو

جائے گا تو تیر افس اور تیرے جوارح کو اللہ کے وعدہ اور اس کی عطا نیت پر زیادہ یقین اور اطمینان حاصل ہو جائے گا۔

پس اپنے نفس پر رحم کر۔ دل پر ظلم مت ڈھا۔ دل و جان کو اپنی حیات اور رعنونت کی تاریکیوں کے سپردنا کر۔ ایمانہ ہو کہ تیری نظریں ہر طرف لگی ہوں۔ کبھی تو نفس کے افعال اور اس کے جیلوں کو دیکھ رہا ہو اور بھی اپنی قوت و طاقت اور اسباب و آلات پر بھروسہ کر کے حقیقت سے آنکھیں موندے بیٹھا ہو۔ اور پھر تو غیر کو سزا اور عذاب کامالک بنائے اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم کی جنت سے آنکھیں بند کیے ہو جب تیری نظر صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم پر ہوئی اور تو غیر اللہ سے اندها بن گیا اور غیر سے آنکھیں بند کر کے اللہ کا ہو رہا تو وہ تجھے اپنا قرب اور معیت بخش دے گا۔ تجھ پر رحم کرے گا۔ تیری غمہ داشت کرے گا۔ تجھے کھلانے پلانے گا۔ عافیت بخشے گا۔ خود دکھوں میں تیری شفا کے اسباب مہیا کرے گا۔ تیری جھوپی بھر کر تجھے غنی کر دے گا۔ تجھے بصیرت بخشے گا۔ تجھے حکمرانی عطا کرے گا۔ پھر تجھے مخلوق سے اپنے نفس سے محمود فانی کر دے گا۔ اور اس کے بعد تو اپنے فقر اور غنی کو نہیں دیکھ پائے گا۔

### شکر ہی کے ذریعے نعمتوں کی بارش ہوتی ہے

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضا نے فرمایا تجھے دو حالتوں سے مفر نہیں۔ مصائب و آلام میں بنتلا ہو گایا نعمت و آساںش میسر ہو گی۔ اگر حالت مصیبت میں ہے تو تجھ سے بخلاف صبر کا مطالبہ کیا جائے گا۔ لور یہ اونی درجہ ہے۔ اور ( بلا تکلف ) صبر اس سے اگلا درجہ ہے۔ اس کے بعد تسلیم و رضا کا درجہ ہے۔ پھر محمود فنا ہے۔ اور یہی آخری حالت بدال و عارفین کی ہے جو اللہ کریم کی معرفت رکھتے ہیں۔ اگر حالت نعمت میں ہے تو تجھ سے شکر کا مطالبہ کیا جائے گا۔ اور شکر زبان، دل اور اعضاء جسمانی کے ذریعے کیا جاتا ہے۔

شکر لسانی یہ ہے کہ انسان نعمتوں کا اعتراف کرے اور انہیں اللہ کی عطا یقین کرے۔ مخلوق کی طرف ان کی نسبت نہ کرے۔ نہ ہی اپنے نفس، اپنی قوت و طاقت اپنے کسب و کمال کا نتیجہ سمجھے۔ اور نہ ہی ان لوگوں کی عطا خیال کرے جن کے ہاتھوں یہ نعمت اسے پہنچ رہی ہے۔ کیونکہ تیری اور ان کی حیثیت اسباب و آلات کی ہے اور ان کا قاسم، جاری کرنے والا، موجود، فاعل اور سبب اللہ عز و جل ہے۔ اور جب قاسم، جاری کرنے والا اور پیدا کرنے والا اللہ ہے تو وہی مستحق ہے کہ اس کا شکر ادا کیا جائے۔

اس غلام کو نہ دیکھ جو تحفہ اٹھا کر لارہا ہے۔ بلکہ مالک کو دیکھ جس کے حکم اور عطا سے یہ تحفہ تجھے مل رہا ہے۔

جو لوگ ایسی نظر سے محروم ہیں اللہ تعالیٰ ان کے بارے ارشاد فرماتا ہے۔

يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنْ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ  
غَافِلُونَ (الروم: 7)

”وہ جانتے ہیں دنیوی زندگی کے ظاہری پہلو کو اور وہ آخرت سے بالکل غافل ہیں“

پس جو ظاہر پر نظر رکھتا ہے اور سبب کو دیکھتا ہے مگر موجود اور سبب کو نہیں دیکھتا وہ جاہل، ناقص اور قاصر العقل ہے۔ عاقل کو عاقل صرف اس وجہ سے کہا جاتا ہے کہ وہ عوائق پر نظر رکھتا ہے۔

دوسرے ہے شکر قلبی۔ تو اس کا مطلب یہ ہے کہ انسان ہمیشہ یہ اعتقاد کامل اور نہ زائل ہونے والا یقین رکھنے کے سب ظاہری اور باطنی نعمتیں۔ منافع اور حرکات و سکنات میں پوشیدہ لذات اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں کسی غیر کی طرف سے نہیں۔ شکر لسانی شکر قلبی کی تعبیر ہوتی ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

وَمَا بِكُمْ مِّنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللَّهِ (الخل: 53)

”اور تمہارے پاس جتنی نعمتیں ہیں وہ تو اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ہیں“

وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً (القمان: 20)  
 اور تمام کردی ہیں اس نے تم پر ہر قسم کی نعمتوں ظاہری بھی  
 اور باطنی بھی۔“

وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا (الخل: 81)  
 اور اگر تم شمار کرنا چاہو اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو تو تم انہیں گن  
 نہیں سکو گے۔“

اللہ تعالیٰ کے علاوہ بندہ مؤمن کے نزدیک کوئی دوسرا نعمت عطا کرنے  
 والا کوئی نہیں چلتا۔

تیری صورت ہے شکر بالجوارح کی۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اعضاء  
 جسمانی کو اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانبرداری میں استعمال کیا جائے اور اس کی رضا  
 کے مطابق انہیں حرکت دی جائے۔ ایسا کوئی کام نہ کیا جائے جس میں مخلوق کی  
 فرمانبرداری اور خالق کی نافرمانی ہو۔ یہ چیز نفس، خواہش، ارادہ، تمناؤں اور تمام  
 مخلوق کو عام ہے۔ اللہ عز و جل کی اطاعت و فرمانبرداری کو اصل، قابل اتباع اور  
 رہنمایا لے اور باقی ہر چیز کو فرع، تابع اور تقلید کنہ سمجھ۔ اگر اس کے اللہ کیا تو  
 ظالم، ستم شعار، اللہ کا نافرمان، مخلوق کے حکم کا تابع اور نیک لوگوں کی راہ کو  
 چھوڑ کر دوسرا راہ پر چلنے والا ٹھہرے گا۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ

(المائدہ: 44)

اور جو فیصلہ نہ کریں اس (کتاب) کے مطابق جسے نازل  
 فرمایا اللہ نے تو ہی لوگ کافر ہیں۔“

وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ

(المائدہ: 45)

”اور جو فیصلہ نہ کر لیں اس (کتاب) کے مطابق جسے اتار اللہ

نے تو وہی لوگ ظالم ہیں ”

وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ  
(المايدہ: 47)

”اور جو فیصلہ نہ کریں اس کے مطابق جسے اللہ تعالیٰ نے اتارا  
ہے تو وہی لوگ فاسق ہیں“

نافرمانی کی صورت میں تیراٹھ کانا جنم ہو گا جس کا ایندھن انسان اور  
پھر ہیں اور تو جو ایک گھڑی کے لیے دنیا میں خار کی شدت پر صبر نہیں کر سکتا  
ہمیشہ ہمیشہ کیلئے اہل جنم کے ساتھ آگ میں صبر کیسے کرے گا۔ حالانکہ خار کی  
گرمی دنیاوی آگ کا ایک کمزور ترین شرارہ کے سوا پچھے نہیں۔

جلدی کبھی جلدی پھی اور اپنی ذات کو اس گردا بلا سے محفوظ رکھئے۔

اللہ کریم سے پناہ طلب کبھی اور اس کی جناب سے امان مائیگی۔

دونوں حالتوں اور ان کی شر و ط کا خیال رکھیے۔ اپنی ساری عمر میں لا محالہ  
ان دو میں سے ایک حالت سے واسطہ ضرور رہے گا۔ یا مصیبت میں بتلا ہو گایا نعمت  
سے اطف اندوز۔

ہر حالت کا حق ادا کر۔ مصیبت پر صبر کر اور نعمت پر شکر جلا جیسا کہ

میں نے ابھی بیان کیا ہے۔

المصیبت میں کسی سے شکایت نہ کبھی اور کسی انسان کے سامنے بے  
صبری کا اظہار نہ کبھی اور نہ ہی دل میں اپنے رب کریم پر تهمت دھریے۔  
اس کی حکمت اور اختیار کا شکوہ بے جا ہے۔ کیونکہ دنیا و آخرت میں یہی  
تیرے لیے بہتر ہے۔ عافیت کیلئے مخلوق کا دروازہ نہ ھٹکھٹا کیونکہ یہ شرک ہے اور  
اس کی بادشاہی میں کوئی اس کا شریک نہیں۔ کوئی نہیں جو نفع و نقصان کا مالک  
ہو۔ کوئی نہیں جو مصیبت سے نجات دے اور کشائش عطا کرے۔ صحت و  
تند رستی اسی کے ہاتھ میں ہے۔ وہی ہے جو آزمائش میں بتلا کرتا ہے۔ ظاہر اور

باطن میں مخلوق میں مشغول نہ ہو۔ کیونکہ مخلوق اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں کوئی فائدہ نہیں دے سکتی۔ تسلیم و رضا اور صبر و موافقت کی راہ اختیار کر۔ اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے سامنے اپنے آپ کو فنا کر دے۔ ہر نعمت سے محرومی کی صورت میں بھی عجز و نیاز ضروری ہے۔ اسی کی چھوٹھ پر سر نیاز جھکائے رکھ۔ اسی کی جناب میں آہ و زاری کیے جا اپنے گناہوں کا اعتراف کر اور نفس کی کارستائیوں پر آنسو بھما۔ اپنے رب کی پاکی بیان کر۔ اس کی توحید اور نعمتوں کا اعتراف کر۔ اسے شرک سے پاک یقین کر۔ اور اس کی جناب میں عرض کر کہ وہ تجھے صبر و رضا اور موافقت عطا کرے حتیٰ کہ مصیبت کے دن اختتام کو پہنچیں۔ غم و اندوہ کی تاریکیاں چھٹ جائیں۔ کرب و بلا کی کھٹائیں ناپید ہو جائیں اور نعمت و کشائش، فرحت و سرور کی بارش بر سے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے نبی حضرت ایوب علیہ السلام کے حق میں ہوا۔ جب رات کی تاریکی چھٹی ہے تو صبح کا اجالا پھیلتا ہے۔ سردیوں کی برودت صبح بیماری کا پیغام لاتی ہے۔ کیونکہ ہر چیز کی ضد ہے۔ ایک گایت اور انتہاء ہے۔ صبر، کشائش و نعمت کی کلید، ابتداء، انتہاء اور جمال ہے۔ جیسا کہ حدیث شریف میں ہے۔

الصبر من الايمان كالراس من الجسد

”صبر ایمان کیلئے (ایسے ہی اہم) جیسے جسم کے لیے سر (اہم ہے)“

دوسری روایت میں یہ الفاظ ہیں۔

الصبر الايمان كله

۱۔ اس کی تخریج گذشتہ صفات میں ہو چکی ہے۔

۲۔ میرے پاس جتنے مصادر ہیں ان میں یہ حدیث ان الفاظ میں نہیں ملی۔ قضاۓ ”الصحاب“ میں حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی سند سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا: صبر نصف ایمان ہے۔ اور یقین پورا ایمان ہے۔ یہ حدیث حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ پر موقوف ہے۔

”صبر پورا ایمان ہے“  
 حدیث نعمت بھی شکر کا ایک طریقہ ہے یہ نعمتیں تیری قسمت کا چونکہ  
 نوشتہ ہیں اس لیے تجھ پر ضروری ہے کہ شکر کے طور پر تو ان سے لطف اندوز ہو۔  
 مگر یہ صرف حالت فنا اور زوال حرص و حوا میں جائز ہے جبکہ ایک انسان سب  
 کچھ اپنی حفاظت اپنے بدارے سوچنا اللہ تعالیٰ کے سپرد کر دیتا ہے۔ یہ حالت ابدال  
 کی ہے اور یہی انتہاء ہے۔  
 جو کچھ میں نے بیان کیا ہے اسے ملحوظ خاطر رکھ انشاء اللہ رہنمائی پائے گا۔

تیری تمباووں کے پورا ہونے سے بہتر  
 ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فیصلے پورے ہوں

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: سلوک  
 کی ابتداء یہ ہے کہ انسان معمود و معتاد اور طبیعت کو چھوڑ کر مشرع کو اپناۓ پھر  
 مشرع سے مقدور کی طرف آئے۔ پھر حدود کی حفاظت کرتے ہوئے معمود کی  
 طرف لوئے۔ اس طرح تو معمود یعنی کھانے، پینے، نکاح کرنے، آرام و آسائش، طبع  
 و عادات کے چنگل سے نکل کر مشرع کے امر و نہی کی طرف آجائے گا اور کتاب و  
 سنت رسول ﷺ کی اطاعت کرنے لگے گا جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گراہی ہے۔

وَمَا آتَاكُمْ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْهُ  
 (الحشر: ۷)

”اور رسول (کریم) جو تمہیں عطا فرمادیں وہ لے لو اور جس  
 سے تمہیں روکیں تو رک جاؤ“

فَلِإِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَأَبْعُدُنِيْ... بُخِبِيشُكُمْ اللَّهُمَّ أَلَّا عَرَانْ : ۳۱  
 (اے محبوب!) آپ فرمائیے (انہیں کہ) اگر تم (واقعی)

محبت کرتے ہو اللہ سے تو میری پیروی کرو تب محبت  
فرمانے لگے گا تم سے اللہ“

شریعت مطہرہ کی پایہ دی کر کے تو ہوا و ہوس اور نفس اور اس کی رعونت سے ظاہری اور باطنی ہر دلخواست سے فنا ہو جائے گا اور تیرے باطن میں سوائے توحید کچھ نہ ہو گا۔ اور تیرے ظاہر پر اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانبرداری اور امر و نہی کی مطابقت، اس کی عبادت کے رنگ کے علاوہ اور کوئی رنگ نہیں ہو گا۔ پھر اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانبرداری تیری عادت و شعار من جائے گی۔ تیری حرکات و سکنات سے اپنے خداوندی کا رنگ جھلکے گا۔ سفر و حضر، شدت و رخوت، صحت و بیماری ہر حالت میں تو اللہ تعالیٰ کی ہندگی میں جتاد ہے گا۔

اس کے بعد تجھے تقدیری کی دادی کی سیر کرائی جائے گی۔ تجھ میں تقدیر کا تصرف ہو گا۔ اور تو محنت و کوشش، قوت و طاقت سے فانی ہو جائے گا۔ پھر تجھے اللہ تعالیٰ اپنی نعمتوں سے نوازے گا جو تیرے مقدر میں لکھی جا چکی ہیں لور اللہ کریم کے علم میں ہیں۔ تو ان نعمتوں سے لطف اندوڑ ہو گا۔ اللہ تعالیٰ کی حفاظت میں رہے گا یعنی حدود شرع کی خلاف درزی سے تجھے محفوظ رکھا جائے گا۔ تیراہر کام اللہ تعالیٰ کے کام کے موافق نہیں جائے گا اور شریعت کے کسی اصول کی خلاف درزی کا تجھ سے ارتکاب نہیں ہو گا۔ نہ تجھ سے کفر والخاد کا صدور ہو گا۔ نہ حرام کو حلال سمجھنے کی غلطی ہو گی اور نہ ہی حکم خداوندی کی حقیقت کو سمجھنے میں کوتاہی ہو گی۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَىٰ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ (الجُّرْ: ۹)

”بیشک ہم ہی نے اس ذکر (قرآن مجید) کو اور یقیناً ہم ہی اس کے محافظ ہیں“

كَذَلِكَ لِنَصْرَفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا  
المُخْلَصِينَ (یوسف: 24)

”یوں ہوا تاکہ ہم دور کر دیں یوسف سے برائی اور بے حیائی کو۔

پیش کوہ ہمارے ان سمندروں میں سے تھا جو چن لیے گئے ہیں۔“

وصال خداوندی تک تو اللہ کریم کی رحمت سے اس کی حفظ و امان میں رہے گا۔ یہ نعمتیں تیر امقدار ہیں۔ یہ صرف تیرے لیے تیار کی گئی ہیں جب تک تو طبیعت کے صحرا، ہوا و ہو س اور معمود کے جنگلوں میں سرگردان تھا۔ یہ نعمتیں تجھ سے روک دی گئیں کیونکہ معمودات طبع ایک بھاری بوجھ ہیں جن کو ساتھ لیکر راہ سلوک کی منازل طے نہیں ہو سکتیں۔ اس بوجھ کو تجھ سے دور کرنے کی وجہ یہ ہے کہ تو ہلاکا ہو کر منزل کی طرف رواں ہو اور اس بوجھ سے درماندگی کا شکار نہ ہو۔ کہ کہیں منزل مقصود اور مطلوب تک پہنچنے سے قاصر ہے۔ اور اس بوجھ کو اس وقت تک دور رکھنا ضروری ہے جب تک توفیقی کی چوکھت تک نہیں پہنچ جاتا۔ اور توفیقی دہلیز قرب حق اور معرفت اللہ سے عبارت ہے۔ یہی وہ مقام ہے جہاں انسان کو اسرار و علوم لد نہیں سے خصوصی طور پر نواز اجاتا ہے۔ انوار کے سمندروں میں تیرتا ہے۔ یہاں نہ طبیعت کی خلamtیں نقصان دے سکتی ہیں۔ اور نہ ہی یہ انوار کمزور پڑتے ہیں۔ ہاں نعمت دنیا کی ضرورت اس وقت تک رہتی ہے جب تک طبیعت باقی ہے اور جب تک جسم و روح کا تعلق باقی ہے طبیعت باقی ہے۔ کیونکہ طبیعت زائل ہو جائے تو انسان فرشتہ من جائے نظام ہستی در ہم بر ہم ہو جائے اور تخلیق انسانیت کا مقصد فوت ہو جائے۔ پس تیرے اندر طبع انسانی باقی رہتی ہے تاکہ تولذات و حظوظ کو پورا پورا حاصل کر سکے۔ مقصود طبع انسانی کی بقا نہیں بلکہ وظائف بندگی بجالانے کے ذرائع کو باقی رکھنا مقصود ہے۔ جیسا کہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے۔

**حُبَّ إِلَيْ مِنْ دُنْيَاكُمْ ثَلَاثَ الطَّيِّبُ وَالنِّسَاءُ وَجَعِلَتْ**

**فُرَّةٌ عَيْنِي فِي الصَّلَاةِ**

۱۔ اس حدیث کی تجزیہ گذشتہ صفات میں ہو چکی ہے۔

تمہاری دنیا سے تین چیزیں میرے لیے پسندیدہ ہنائی گئی ہیں۔ خوشبو، عورتیں اور میری آنکھ کی سختگی نماز میں رکھ دی گئی ہے”

جب حضور انور ﷺ نیادِ مانعوں سے فانی ہو گئے تو ان مقدور نعمتوں کو آپ کی طرف لوٹا دیا گیا جو پہلے محبوس تھیں۔ کیونکہ آپ ﷺ اللہ تعالیٰ کی قربتوں کے سفر میں تھے۔ پس تسلیم و رضا اور اطاعت و انقیاد کی وجہ سے سب نعمتیں آپ کو عطا کر دی گئیں۔ اللہ کریم کے اسماء پاک ہیں۔ اس کی رحمت عام ہے۔ اور اس کا فضل و کرم اپنے اولیاء و انبیاء کو شامل ہے۔

پس اس طرح اللہ تعالیٰ کا دوست فنا کے بعد حظوظ والذائز سے لطف اندوز ہوتا ہے جو درحقیقت اس کے مقدار میں لکھی جا چکی ہوتی ہیں۔ اور اس منزل پر نعمتوں سے لطف اندوز ہونے کے باوجود وہ حدود شریعت کی حفاظت کرتا ہے۔ اور یہی رجوع ہے انتفاء سے ابتداء کی طرف۔

ہر بادشاہ کی ایک چر اگاہ ہوتی ہے۔ اللہ کریم کی چر اگاہ سے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: ہر صاحب ایمان اس بات کا مکلف ہے کہ جب اسے دنیاوی نعمتیں میر آئیں تو وہ تحقیق و تفتیش کرے کہ آیا شریعت میں یہ مباح و مشروع ہیں یا حرام وغیر مشرع۔ اور دیکھئے کہ کیا ان سے اس کا لطف اندوز ہونا صحیح ہے یا نہیں۔ نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں۔

الْمُؤْمِنُ فَتَّاشُ ، وَالْمُنَافِقُ لَقَافُ وَالْمُؤْمِنُ وَقَافُ ۚ

۱۔ ان الفاظ میں یہ حدیث مجھے نہیں مل سکی۔ دیلی بی ”الفردوس“ میں نمبر 6544 پر حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: مسلمان دور اندیش، ذہین، محتاط، سوچ سمجھ کر چلنے والا۔ چھان بین کرنے والا ہوتا ہے۔ (حاشیہ کافیۃ حصہ اگلے صفحہ پر)

”مَوْمَنْ هِرْ كَامْ بُرْدِيْ احْتِيَاطْ سَكْرِنْ دَالَا هُوتَاهِ لُورْ مَنَافِقْ جَلْدْ  
بَازْ هُوتَاهِ لُورْ مَوْمَنْ هِرْ كَامْ مِيْسْ تُوقْتْ كَرْنْ دَالَا هُوتَاهِ“  
حضور ﷺ کی ایک اور حدیث ہے۔ فرمایا:

دَعْ مَا يُرِيْبِيكَ إِلَى مَا لَا يُرِيْبِيكَ ۝

”جو چیز تجھے شک میں ڈالے اسے چھوڑ کر اس چیز کو اختیار کر  
لے جو تجھے شبہ میں نہ ڈالتی ہو“

مَوْمَنْ کو جب بھی کوئی نعمت میسر آتی ہے کھانے پینے، لباس، نکاح اور  
دوسری تمام اشیاء کی صورت میں تو وہ غور و خوض کرتا ہے اور اس وقت تک اسے  
حاصل نہیں کرتا جب تک یہ یقین نہیں ہو جاتا کہ اس کا لینا اور قبول کرنا اس کے  
لیے جائز ہے۔ اور شریعت کے حکم کے عین موافق ہے۔ جبکہ وہ حالت ولایت میں  
ہو۔ اگر وہ حالت بد لیت اور غوشیت میں ہے تو اس وقت تک قبول نہیں کرتا جب  
تک اسے علم الٰہی حکم نہیں دیتا۔ اور اگر وہ حالت فناء میں ہے تو اس وقت تک اسے  
قبول نہیں کرتا جب تک تقدیر محض یعنی فعل الٰہی سے حکم صادر نہیں ہوتا۔

پھر ایک دوسری حالت آتی ہے کہ انسان ہر چیز جو اسے میسر آتی ہے اور اس  
کو باہم پہنچتی ہے اور اسے مطلق قبول کر لیتا ہے جب تک کہ کوئی حکم، امر یا علم  
معارض نہیں آتا۔ اور جب ان میں سے کوئی ایک چیز بھی معادضی آجائی ہے تو وہ رک  
جاتا ہے اور اسے لینے سے ہاتھ کھینچ لیتا ہے۔ یہ حالت پہلی حالت کے بر عکس ہے۔

(بقیہ حاشیہ) وہ جلدی نہیں کرتا۔ عالم اور متقی ہوتا ہے۔ جبکہ منافق برا عیب جو نکتہ چین اور نعمت  
دل ہوتا ہے۔ مشتبہ اور حرام سے بھی پر ہیز نہیں کرتا ربط ویاں لانے والے کی طرح کہ نہیں جانتا  
کہ کماں سے کمیا اور کماں خرچ کیا۔ حدیث ضعیف ہے۔ مَوْمَنْ دور اندیش، چھان بنن کرنے والا عالم  
و متقی ہوتا ہے جب اسے نصیحت کی جاتی ہے تو نصیحت قبول کرتا ہے۔ جب جانتا ہے تو اسے سیکھتا  
ہے۔ اور منافق عیب جو، نکتہ چین نعمت دل ہوتا ہے۔ مشتبہ سے نہیں چلتا۔ حرام کی رعایت نہیں  
کرتا۔ ربط ویاں اکھٹا کرنے والے کی طرح نہیں جانتا کماں سے لیا کماں خرچ کیا۔

۱۔ اس کی تخریج پہلے ہو چکی ہے۔ گذشتہ صفات میں ملاحظہ کریں۔

پہلی حالت میں توقف اور تحقیق کا پہلو غالب تھا اور دوسری حالت میں اخذ و قبول کا پہلو غالب ہے۔ پھر ایک تیسری حالت بھی ہے۔ کہ جس میں ہر میر اور دستیاب چیز کو حاصل کیا جاتا ہے اور ہر چیز سے لطف اٹھایا جاتا ہے اور تینوں چیزوں میں سے کسی چیز کے معارض آنے کا اعتبار نہیں کیا جاتا اور یہ حقیقت فنا ہے۔ اس حالت میں مومن تمام آفات سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ اور اس سے شریعت کی حدود کی پامالی کا رتکاب نہیں ہوتا اور وہ برائی سے محفوظ رہتا ہے جیسا کہ رب قدوس کا رشادگر امی ہے۔

كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا  
المُخْلَصِينَ (یوسف: 24)

”یوں ہوتا کہ ہم دور کر دیں یوسف سے برائی اور بے حیائی کو۔

یہ شک وہ ہمارے ان بندوں میں سے تھا جو چن لیے گئے ہیں۔“

پس مومن حدود شرع کو توڑنے سے محفوظ کر کے اس شخص کی مانند بنا دیا جاتا ہے جس کو کھلی چھٹی دے دی گئی ہو۔ تمام مباح اشیاء کے استعمال کی اسے رخصت مل جاتی ہے۔ بھلائی اس کے لیے آسان ہو جاتی ہے۔ دنیا کی نعمتیں اسے تمام دنیاوی اور اخروی کدور توں اور تاریکیوں سے پاک و صاف میر آتی ہیں بندے کا ہر فعل حق تعالیٰ کے ارادے۔ رضا اور فعل کے موافق ہو جاتا ہے۔ یہی انتقاء ہے۔ اس سے بزاد رجہ اور نہیں۔ یہ مقام اولیاء کبار اور چنیدہ اصحاب اسر ار کی جماعت کے لیے خاص ہے جو انہیاء علیهم السلام کے احوال کے آستانہ سے واقف اور مطلع ہوتے ہیں۔ صلوات اللہ علیہم اجمعین

محبوب کے بعد بھی کیا کوئی مطلوب باقی ہے؟

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: تجرب ہے کہ تو اکثر کہتا ہے فلاں عزت کے قریب ہوا اور میں دور کیا گیا۔ فلاں کو عطا گیا

اور مجھے محروم مُھر لایا گیا۔ فلاں کو دولت مند بنادیا گیا اور مجھے فقیر۔ فلاں کو امن و عافیت سے نواز آگیا اور مجھے بیماری دی گئی۔ فلاں کی تعظیم کی گئی اور مجھے حقارت کی نظر سے دیکھا گیا۔ فلاں کی تعریف و توصیف ہوئی اور میری مذمت کی گئی۔ فلاں کی بات کو صحیح مان لیا گیا اس کی تصدیق ہوئی جب کہ مجھے جھونٹا گردانا گیا۔

کیا تو نہیں جانتا کہ اللہ تعالیٰ ایک ہے اور وہ محبت میں بھی یکتا نی کو پسند کرتا ہے اور چاہتا ہے کہ مجھے چاہنے والے بھی کسی کی طرف نظر محبت سے نہ دیکھیں۔

جب وہ غیر کے واسطے سے تجھے قرب عطا کرے گا تو تیرے دل میں اللہ تعالیٰ کی محبت کم ہو جائے گی۔ اور محبت تقسیم ہو جائے گی۔ اور عین ممکن ہے کہ جس شخص کے ہاتھ اور واسطے سے تجھے یہ نعمت مل رہی ہے تیرا باطن اس کی طرف مائل ہو جائے اور تیرے دل میں اللہ تعالیٰ کی محبت کم ہو جائے۔ اللہ کریم غیور ہے۔ وہ شریک کو پسند نہیں کرتا۔ اس لیے وہ دوسروں کے ہاتھ کوروک دیتا ہے کہ تجھے کچھ دیں۔ وہ ان کی زبان کو خاموش کر دیتا ہے کہ تیری تعریف و توصیف کریں۔ وہ ان کے پاؤں کو روک لیتا ہے کہ تیری طرف چل کر جائیں۔ کیونکہ وہ نہیں چاہتا کہ میرابندہ کسی اور میں مشغول ہو کر مجھے سے ذرا بھی غافل ہو۔ کیا تو نے نبی کریم ﷺ کا رشاد گرامی نہیں سن۔

جُبْلَتِ الْقُلُوبُ عَلَى حَبَّ مِنْ أَحْسَنِ إِلَيْهَا وَبُغْضِ مَنْ أَسَاءَ إِلَيْهَا۔

”فطر نادل اس سے محبت رکتے ہیں جوان سے اچھا سلوک کرتا ہے اور اس شخص سے بعض رکھنے ہیں جوان سے برائی سے پیش آتا ہے“

اللہ تعالیٰ مخلوق کو رک دیتا ہے کہ تیرے ساتھ کسی طرح کا حسن سلوک کریں۔ اور یہ سلسلہ جاری رہتا ہے یہاں تک کہ تو اسے واحد لاشریک سمجھنے لگتا ہے صرف اسی سے محبت کرنے لگتا۔ اور ظاہر و باطن ہر لحاظ سے اپنی تمام

حرکات و سکنات میں اسی کا ہو جاتا ہے۔ تجھے سوائے اس کے کسی کی طرف سے نہ خیر دکھائی دیتی ہے اور نہ شر دکھائی دیتا ہے تو پوری خلق سے، نفس، حرص و ہوا، ارادوں اور تمباویں سے بلکہ جبیچ ما سوائے اللہ سے فانی ہو جاتا ہے۔ پھر وہ لوگوں کے ہاتھ کو تیری طرف پھیلنے۔ تیری منت کرنے اور تجھے عطا کرنے کے لیے کھول دیتا ہے۔ زبانیں تیری تعریف و توصیف کرنے کے لیے آزاد ہو جاتی ہیں اور تو اس دنیا میں بھی اور آخرت میں بھی اللہ تعالیٰ کی نعمتوں سے ہمیشہ کیلئے لطف انداز ہونے لگتا ہے۔

سوئے ادنی کا ارتکاب نہ کر جو تجھے دیکھ رہا ہے تو بھی اسے دیکھ جو تیری طرف بڑھ رہا ہے تو بھی اس کی طرف بڑھ۔ جو تجھے پسندیدگی کی نگاہ سے دیکھ رہا ہے تو بھی اس سے محبت کر۔ جو مجھے دعوت دے رہا ہے اس کی دعوت کو قبول کر۔ جو تیری دشکنگری کرنا چاہتا ہے اسے اپنا ہاتھ تھما دے۔ جو تجھے تیرے نفس کی جمالت کی تاریکیوں سے نکالنا چاہتا ہے تجھے بر بادی سے چانے کا خواہاں ہے اور چاہتا ہے کہ تجھے تیرے نفس کی نجاستوں سے پاک کرے اس کے ہاتھ میں اپنا ہاتھ دے۔ جو شخص تجھے تیری گندگیوں سے پاک کرنا چاہتا ہے تیرے مردار اور بدبو سے خلاصی دینا چاہتا ہے۔ تیرے پست ارادوں سے نفس الارادہ سے، گمراہ اور گمراہ کن دوستوں سے شیطان لور حرص و ہوا سے، جاہل اور رب کے راستے سے روکنے والے بمنیشوں سے، ہر قیمتی نفس اور عزیز چیز اور تیرے درمیان حائل ہونے والوں سے نجات دینے کا ارادہ رکھتا ہے اس کے ہاتھ میں اپنا ہاتھ دے دے۔

رسوم اور طبیعت کی غلامی کب تک؟ کب تک توحیق کی مخالفت کرتا رہے گا حرص و ہوا کی تابعداری کب تک۔ کب تک یہ رعونت رہے گی۔ دنیا پرستی کے صور میں کب تک گم رہے گا۔ کب تک تیری محنت آخرت کی بہتری کیلئے نہیں ہو گی۔ کب تک تو اپنے مولا کے علاوہ غیروں سے محبت کرتا پھرے گا۔

تو کمال ہے۔ دیکھ کون ہے اشیاء کا خالق۔ کائنات کے ذرے ذرے کو

وجود پتھنے والا۔ کون ہے اول و آخر، ظاہر و باطن۔ کون ہے مرجع و مصدر۔ کس کی یاد سے قلوب اور ارواح تسلی پاتے ہیں۔ کون زندگی کے بوجھ دور کرتا ہے۔ کون ہے جواحسن جتلائے بغیر عطا کرتا ہے؟

### معرفت کی ایک بات

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: میں خواب میں کیا دیکھتا ہوں کہ میں کسی سے کہہ رہا ہوں۔ اے اپنے دل میں اپنی ذات کو رب کا شریک ٹھہرانے والے اور ظاہر میں مخلوق کو شریک خدا ہنانے والے اور عمل میں ارادے کو شریک بنانے والے۔ میرے پہلو سے کسی نے پوچھایا کیسی گفتگو ہے؟ میں نے کہا یہ معرفت کی گفتگو ہے۔

### نفس کو موت کی نیند سلا دے حتیٰ کہ تجھے زندگی مل جائے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: ایک دن مجھے سخت مشکل کا سامنا کرنا پڑا۔ میرا نفس اپنے بوجھ کے یچھے تر پنے لگا۔ اور اس نے راحت و آرام، آزادی اور آسائش کا مطالبہ کیا۔

مجھ سے کسی نے کہا: کیا چاہتا ہے؟ میں نے جواب دیا: وہ موت چاہتا ہوں جس میں کوئی زندگی نہیں اور میں وہ زندگی چاہتا ہوں جس میں کسی قسم کی موت نہیں۔

مجھ سے پوچھا گیا: ایسی کون سی موت ہے جس میں کوئی زندگی نہیں اور وہ کوئی حیات ہے جس میں کوئی موت نہیں؟

میں نے جواب کہا: میرا اپنی جنس مخلوق سے مر جانا وہ موت ہے جس میں کوئی زندگی نہیں۔ یہ وہ موت ہے کہ میں مخلوق کو نفع و نقصان میں معدوم دیکھوں۔ اس موت سے مراد میرے نفس سے، میری خواہش سے، میرے ارادے اور تمنا سے دنیا و آخرت میں موت ہے اور یہ وہ موت ہے کہ جس میں کہیں کوئی زندگی

نہیں۔ اگر یہ موت حاصل ہو جائے تو پھر کسی چیز کا وجود باقی نہیں رہتا۔

رہی وہ زندگی کہ جس میں کوئی موت نہیں تو اس سے مراد میرا فغل خداوندی کے ساتھ جینا ہے۔ کہ جس میں میرے وجود کو خل نہ ہو۔ اور اس میں موت میرا اس کے ساتھ موجود ہونا ہے۔ اور یہ وہ نفس ترین ارادہ جو میرے دل میں پیدا ہوا جب سے میں نے ہوش سنبھالی ہے۔

### محبت کی نشانی تسلیم و رضا ہے

حضرت شیخ عبد القدر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضا نے فرمایا: تجب ہے۔ اس قدر اپنے رب پر تیری ناراً ضمکی کہ اس نے تیری دعا کو قبول نہیں فرمایا۔ تو کہتا پھر تا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مخلوق سے سوال کرنے کو مجھ پر حرام کیا اور حکم دیا کہ میں صرف اسی کی جانب میں سوال کروں۔ اب جبکہ میں اس کی بارگاہ میں سوال کرتا ہوں تو وہ جواب نہیں دیتا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ذرا بہتا تو تو آزاد ہے یا غلام؟ اگر تو کہتا ہے کہ میں آزاد ہوں تو تو کافر ہے اور اگر کہتا ہے کہ میں غلام ہوں تو پھر بتا تو اپنے پروردگار کو تاخیر اجابت دعا پر الزام دیتا ہے۔ اس کی حکمت، رحمت پر شک کرتا ہے حالانکہ کہ اس کی رحمت تجھے اور تمام کائنات کو شامل ہے۔ وہ تمہارے حالات سے واقف ہے۔ یا تو اللہ عز وجل کو الزام نہیں دیتا۔

اگر تو اللہ تعالیٰ کو تمہت نہیں دیتا۔ اس کی حکمت، ارادے اور دعا کی قبولیت میں اس نے تیرے لیے جو فوائد رکھ دیے ہیں ان کا اقرار کرتا ہے تو تجھ پر لازم ہے کہ اس کا شکردا اکرے کیونکہ اس نے تیرے لیے زیادہ صحیح چیز اور نعمت کو اختیار کیا اور نقصان دہ چیز سے بچھے چالیا۔

اگر تو تاخیر قبولیت دعائیں اسے الزام دیتا ہے تو اسے تمہت دینے کی وجہ سے تو کافر ہے کیونکہ الزام دیکر تو اللہ تعالیٰ کی طرف ظلم کی نسبت کر رہا ہے حالانکہ وہ کریم ہے اپنے بندوں پر ذرا بھی ظلم نہیں کرتا۔ اور نہ ہی وہ ظلم کو پسند

فرماتا ہے۔ یہ ناممکنات میں سے ہے کہ اللہ کریم کسی پر ظلم کرے۔ کیونکہ وہ تیرا مالک ہے بلکہ ہر چیز کا مالک۔ اور مالک اپنی ملک میں جیسے چاہے تصرف کر سکتا ہے۔ اسے ظالم کہنا صحیح نہیں کیونکہ ظلم یہ ہے کہ کسی دوسرے کی ملک میں اس کی اجازت کے بغیر تصرف کیا جائے۔ لہذا اللہ کریم کے فیصلے سے ناراض نہ ہو۔ اگرچہ یہ فیصلہ تیری طبع اور نفس کے خلاف ہے اور ظاہری طور پر نقصان دہ محسوس ہوتا ہے مگر تیری بھلائی کا ضامن ہے۔

تجھ پر لازم ہے کہ شکر کر اور صبر سے کام لے۔ اللہ کریم کو اتزام نہ دے۔ اس سے ناراض نہ ہو۔ نفس کی رعونت اور خواہش کی پیروی نہ کر کیونکہ نفس اور خواہش کا تو کام ہی راہ خداوندی سے بھٹکادینا ہے۔

ہمیشہ دعا کرتے رہیے۔ سچ دل سے اس کی بارگاہ میں التجاء بھیجنے اور حسن ظن رکھیے کہ اللہ کریم ضرور مرباٹی فرمائے گا۔ وہ ضرور اپنا وعدہ ایفا کرے گا۔ مشکل آسانی میں بدل جائے گی۔ اللہ تعالیٰ سے حیاء لازم ہے۔ اس کے حکم کی موافقت کر۔ توحید پر قائم رہ۔ اس کے احکام کی پیروی کر۔ اطاعت مجالانے میں دیر نہ کر۔ اور گناہوں کے قریب بھی نہ جا۔ جب اس کریم کا تیرے لیے کوئی فیصلہ صادر ہو یا تجھ میں کوئی فعل جاری ہو تو مردہ نہ جا۔

اگر تمہت اور سوئے ظن سے نہیں بچ سکتا تو یاد کر نفس برائی کا حکم دیتا ہے۔ اپنے رب کا نافرمان ہے۔ بہتر یہ ہے کہ ظلم اور زیادتی کو نفس کی طرف منسوب کر۔ اس جفا شعار کی پیروی سے احتراز کر۔ اس کی سنگت سے بچ۔ اس کے قول و فعل پر خوش نہ ہو۔ ہر حال میں اس سے الگ رہ کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کا دشمن ہے۔ تیرا دشمن ہے۔ اور شیطان کا دوست، نائب جاسوس اور ہم نشین ہے جو اللہ تعالیٰ کا دشمن اور تیرا دشمن ہے۔ اللہ سے ڈر۔ اس کی گرفت سے بچ۔ احتیاط کر احتیاط۔ نجات کی کوشش کر نفس کو اتزام دے۔ اسی کو ظالم ٹھہر اور اسے اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد گرامی پڑھ کر سنا

مَا يَعْفُلُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَأَمْنَثْتُمْ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلَيْمًا۔  
(الساعہ 147)

”کیا کرے گا اللہ تعالیٰ تمہیں عذاب دیکر اگر تم شکر کرنے لگو اور ایمان لے آؤ اور اللہ تعالیٰ بڑا قدر دان ہے۔ سب کچھ جانے والا ہے“

ذَلِكَ بِمَا قَدَّمْتَ يَدَاكَ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبْدِ  
(انج: 10)

”یہ سزا ہے اس کی جو تیرے ہاتھوں نے آگے بھیجا اور بلاشبہ اللہ تعالیٰ بندوں پر ظلم کرنے والا نہیں“

إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَا كِنَّ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ  
(یونس: 44)

”یقیناً اللہ تعالیٰ ظلم نہیں کرتا لوگوں پر ذرہ برا بر لیکن لوگ ہی اپنے نفوں پر ظلم کرتے ہیں“

اللہ تعالیٰ کی خاطر اپنے نفس کا دشمن بن جا۔ اس سے کشتی کر۔ لڑاور تکوار سونت کر میدان میں آجا۔ اللہ تعالیٰ کی سپاہ اور لشکریوں کا ساتھ دے۔ کیونکہ وہی لوگ دشمن خدا کے سخت ترین دشمن ہیں۔ رب قدوس نے فرمایا تھا اے داؤد! اپنی خواہش کو چھوڑ دے کیونکہ میری بادشاہی میں خواہش نفس کے علاوہ اور کوئی مجھ سے مخالفت کرنے والا نہیں۔

### پرندے وہاں اترتے ہیں جہاں دانے بکھرے ہوں

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: یوں مت کہہ کہ میں بارگاہ الہی میں التجا نہیں کرتا۔ کیونکہ جو مقصوم ہے وہ بن مانگے مل  
۱۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مردی ہے۔ ”تیر اس سے بڑا دشمن تیر نفس ہے جو تیرے پہلو میں ہے“

جائے گا اور جو قسمت میں نہیں لکھا دعا کرنے سے بھی نہیں ملے گا۔  
دنیا و آخرت کی ہر بھلائی اور ضرورت کی ہر چیز کا سوال کر بغیر طیکہ وہ  
حرام اور مفسد نہ ہو۔ کیونکہ اللہ کریم نے حکم دے رکھا ہے کہ مجھ سے مانگو اور یہ  
ترغیب دی ہے کہ میری جناب میں التجا کرو۔ فرمایا:  
**أَدْعُونَى أَسْتَجِبْ لَكُمْ** (مؤمن: 60)  
”مجھے پکارو میں تمہاری دعا قبول کروں گا“  
ایک اور جگہ فرمایا:

**وَاسْتَلُوا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ** (النساء: 32)  
”اور مانگتے رہو اللہ تعالیٰ سے اس کے فضل (و کرم) کو“  
نبی کریم ﷺ نے فرمایا:  
**إِسَّاً لَوْا اللَّهُ وَأَنْتُمْ مُوْقِنُونَ بِالْإِجَابَةِ**  
”اللہ تعالیٰ سے اس حالت میں دعا کرو کہ قبولیت دعا کا تمہیں  
یقین ہو“

ایک دوسری حدیث ہے۔ فرمایا:  
**إِسْأَلُوا اللَّهَ بِيُطْوُنْ أَكْفِكُمْ**  
”اپنے ہاتھ پھیلا کر اللہ تعالیٰ سے سوال کرو“

۱۔ عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت کردہ ایک حدیث کا مکمل ہے۔ تمہے حدیث یوں ہے۔ جان لو کہ اللہ تعالیٰ غافل اور بے پرواہ دل کی دعا قبول نہیں فرماتا“ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔ ترمذی میں اس کے راوی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہیں۔ دیکھئے ”المجامع“ ازالۃ ترمذی حدیث نمبر 3479 اور منہ امام احمد بن حنبل 1772/2.

۲۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کی روایت کردہ ایک حدیث کا مکمل ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: دیواروں پر پوئے مت لٹکاؤ۔ جس نے اپنے بھائی کے خط کو اس کی اجازت کے بغیر پڑھا اس نے یقیناً آگ میں دیکھے گا۔ ہاتھ اٹھا کر اللہ تعالیٰ سے سوال کرو۔ اٹھے ہاتھوں دعائے مانگو اور جب دعا سے فارغ ہو چکو تو دونوں ہاتوں کو اپنے چہرے پر پھیرو۔ یہ حدیث ضعیف ہے۔

اس کے علاوہ اور بہت ساری احادیث اس ضمن میں پیش کی جا سکتی ہیں۔  
 یہ نہ کہنا کہ میں نے سوال کیا اور اللہ تعالیٰ نے میرا مطلوب مجھے عطا  
 نہیں فرمایا لذ اب میں سوال نہیں کروں گا۔ بلکہ ہمیشہ اس کی بارگاہ میں التجا کر۔  
 اگر یہ تیرامقوم ہو تو اللہ تعالیٰ دعا کے بعد تجھے عطا فرمادے گا اور دعا کی  
 وجہ سے تیرے ایمان، یقین اور عقیدہ تو حید کو پختہ فرمادے گا۔ اس دعا کی برکت  
 سے مخلوق سے سوال نہ کرنے اور تمام احوال میں اور ضروریات میں خلق سے لون  
 لگانے کی نعمت میں اضافہ مادے گا۔

اور اگر مسئولہ چیز تیری قسمت میں نہیں تو دعا کی برکت سے اللہ کریم  
 تجھے اس سے غنی کر دے گا۔ تو لقدر یہ پر راضی ہو جائے گا۔ اگر تو فقیر یا مریض ہے  
 تو فقر اور مرض میں بھی تجھے آرام و سکون نصیب ہو جائے گا۔ قرض ہے تو قرض  
 خواہ کے دل میں زمی اور رفق پیدا کر دے گا اور تجھے سے تقاضا کرے گا بھی تو سختی  
 نہیں کرے گا بلکہ نہایت زمی سے پیش آئے گا۔ اور کشاور تک تجھے مہلت دے  
 دے گا یا پھر دعا کی برکت سے تیرا قرض معاف کر دے گا۔ یا قرض میں کمی کر  
 دے گا۔ اگر دنیا میں اس نے قرض معاف نہ کیا تو آخرت میں تجھے اس دعا کی وجہ  
 سے بہت زیادہ ثواب ملے گا کیونکہ اللہ تعالیٰ کریم، غنی اور رحیم ہے۔ اپنی بارگاہ  
 کے سائل کو دنیا و آخرت میں خاتب و خاسر نہیں ٹھہرا تا۔

دعا بہر حال مفید ہے۔ اس کا فائدہ یا تو فوری طور پر سامنے آ جاتا ہے یا  
 اس کے ظاہر ہونے میں کچھ دیر لگتی ہے حدیث پاک میں ہے۔

إِنَّ الْمُؤْمِنَ يَرَى فِيْ صَحِيفَتِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَسَنَاتٍ لَمْ  
 يَعْمَلْهَا . وَلَمْ يَذْرِبْهَا فَيُقَالُ لَهُ . إِنَّهَا بَدْلٌ مَسَأْلَتِكَ  
 الَّتِي سَأَلْتَهَا فِيْ دَارِ الدُّنْيَا ۖ

اسے میرے پاس جتنے مصادر ہیں ان میں یہ حدیث مجھے نہیں مل سکی۔

وجہ یہ ہے کہ دعا کرنے والا اللہ تعالیٰ کا ذکر کرتا ہے اس کی وحدانیت کا اقرار کرتا ہے۔ عدل و انصاف کو عمل جامہ پہناتا ہے۔ حقد اکا حق ادا کرتا ہے۔ تکبر، خود پسندی اور نخوت و غرور کو چھوڑ کر عاجزی اپناتا ہے۔ اور یہ سب اعمال صالحہ عند اللہ ثواب کا موجب بنتے ہیں۔

### اپنے نفس کو قابو میں لا اس سے پہلے کہ وہ تجھے پھاڑ دے

حضرت شیخ رضی رللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: توجب کبھی بھی اپنے نفس سے جماد کرے گا۔ اس پر غالب آئے گا اور مخالفت کی تلوار سے اسے قتل کرے گا تو اللہ تعالیٰ ہر بار اسے نئی زندگی عطا کر دے گا۔ وہ تجھے سے جھگڑے گا۔ شہهوت و لذات کا تقاضا کرے گا اور اس بات کا خیال نہیں رکھے گا کہ حلال کیا ہے اور حرام کیا ہے۔ نفس کو بار بار زندہ اس لیے کیا جاتا ہے کہ تو مجاهدہ کرتا رہے۔ نفس کے خلاف تیری کو ششیں جاری رہیں اور تو ہمیشہ اجر و ثواب سے نوازا جاتا رہے۔ یہی مفہوم حضور نبی کریم ﷺ کی اس حدیث مبارکہ کا ہے۔

رجعنا من الجهاد الاصغر الى الجهاد الاكبر

۱۔ شہقی "الزهد" میں (نمبر 373) حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے روایت کردہ ایک حدیث رقم کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا۔ نبی کریم ﷺ کی خدمت میں عازی حاضر ہوئے تو آپ ﷺ نے انہیں خوش آمدید فرمایا اور کہا: "خوش آمدید۔ تم جماد اصغر سے جماد اکبر کو لوٹے ہو" عرض کیا گیا۔ جماد اکبر کیا ہے؟ فرمایا: "انسان کا اپنی خواہش سے جماد جماد اکبر ہے" یہ حدیث ضعیف الاستاذ ہے اور ایک دوسری حدیث کی مخالفت کرتی ہیں۔ حضور نبی کریم ﷺ نے حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا: کیا میں تمہیں بتاؤں کہ ہر کام کی بیحاد، ستون اور بلند ترین چوٹی کیا ہے۔ میں نے کہا ہاں یا رسول اللہ! آپ ﷺ نے فرمایا۔ ہر معاملے کی بیحاد اسلام ہے۔ اس کا ستون نماز ہے اور اس کی بلند ترین چوٹی جماد ہے۔ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔ (پہلی حدیث دوسری حدیث کے قطعاً مخالف نہیں۔ تقطیق ممکن ہے۔ اور ضعیف حدیث فضائل میں قبل قبول ہے۔ لفظ جماد مطلق ہے۔ جمال اکبر کو بھی شامل ہے) (ظفر)

”ہم چھوٹے جہاد سے بڑے جہاد کی طرف لوٹے ہیں“

آپ ﷺ کے اس ارشاد گرامی کا مطلب یہ ہے کہ انساف کو ہمیشہ اپنے نفس کے خلاف جہاد کرنا پڑتا ہے۔ اسے ہر وقت لذات دنیوی اور نفس کے گناہوں میں منہمک رہنے کے خلاف برس پیکار رہنا پڑتا ہے۔ اسی مفہوم کو یہ آیت کریمہ بھی بیان کرتی ہے۔

وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَا تِيكَ الْيَقِينُ (الْجَرْجَ: ۹۹)

”اور عبادت بھیجئے اپنے رب کی یہاں تک کہ آجائے آپ کے پاس الْيَقِينُ“

اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب ﷺ کو عبادت کا حکم دیا۔ اور یہ عبادت مخالفت نفس ہے۔ کیونکہ نفس ہر فرض کی عبادت سے بھاگتا ہے اور اس کی ضد کو پسند کرتا ہے۔ الْيَقِين سے مراد موت ہے یعنی مرنے تک نفس کے خلاف جہاد کرتے رہو۔

اگر کوئی یہ کہے کہ آیت میں خطاب حضور ﷺ کو ہے آپ کے نفس کا عبادت سے بھاگنا بعید از قیاس ہے کیونکہ آپ خواہش سے پاک تھے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے۔

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ

(الْجَمَرَ: ۴,۳)

”اور وہ توبہ تاہی نہیں اپنی خواہش سے۔ نہیں ہے یہ مگر وہی جوان کی طرف کی جاتی ہے“

تو ہم کہیں گے کہ ہاں نبی کریم ﷺ معصوم عن الخطاء ہیں مگر یہ حکم تعلیم امت اور تقرر شرع کیلئے ہے۔ یہ حکم خاص نہیں بلکہ عام ہے اور قیامت تک ساری امت کیلئے رہنمائی کا ذریعہ ہے۔ پھر ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب مکرم ﷺ کو نفس و خواہش پر غلبہ عطا فرمایا ہے تاکہ آپ کو نفس

و خواہش نقصان نہ دے سکیں اور آپ کو مجاہدہ کی ضرورت نہ رہے۔ لیکن امت کو نفس و خواہش پر غلبہ نہیں دیا گیا۔ اور انہیں مجاہدہ کی ضرورت ہے۔ بندہ مؤمن اپنے نفس کے خلاف بر سر پیکار رہتا ہے حتیٰ کہ اسے موت آجائی ہے۔ وہ اپنے رب کی بارگاہ میں جب پیش ہوتا ہے تو اس کے ہاتھ میں مجاہدہ کی ننگی تلوار خون سے لٹ پت دیکھ رہ قدوس اسے جنت کی لبی نعمتوں سے نواز دیتا ہے اور اسے خوشخبری سناتا ہے۔

وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى فَإِنَّ

الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَى (النازعات: 40-41)

”اور جوڑ تارہا ہو گا اپنے رب کے حضور کھڑا ہونے سے اور (اپنے) نفس کو روکتا رہا ہو گا (ہر بڑی) خواہش سے۔ یقیناً جنت ہی اس کا شہکانا ہو گا“

جب بندہ مؤمن کو اللہ تعالیٰ جنت عطا فرماتا ہے اور جنت اس کا گھر، جائے قرار لوئنے کا مقام بن جاتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ بندے کو اس بات سے محفوظ فرمادیتا ہے کہ وہ اس گھر سے نکال کر کسی اور گھر میں جگہ دے۔ کسی اور ٹھکانے کو منتقل کرے اور دنیا کی طرف لوٹا دے تو روز بروز اور لمحہ بلحہ اسے نئی نئی نعمتوں سے نوازتا ہے۔ رنگارنگ کے زیورات اور قسم قسم کی خلعتیں مختتابے جن کی نہ انتہاء ہے، نہ غایت اور نہ اختتام۔ جس طرح کہ بندہ مؤمن دنیا میں رہ کر روز بروز لمحہ بلحہ نفس اور خواہش سے لڑتا رہا تھا۔

ربا کافر، منافق اور اللہ کا نافرمان توجہ انسوں نے دنیا میں نفس اور خواہش کے خلاف مجاہدہ ترک کیا۔ ان کی اتباع کی۔ شیطان کا کہا مانا تو کفر، شرک اور دوسری طرح کی برا ایسوں میں بنتا ہو گئے۔ یہاں تک کہ کفر اور معصیت کی حالت میں انہیں موت آگئی۔ نہ اسلام لانے کی توفیق ہوئی اور نہ توبہ کرنے کا موقع ملا۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں اس آگ میں پھینک دیا جو کافروں کیلئے تیار کی آگی

ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

وَأَتَقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ (آل عمران: 131)

”اور پھواس آگ سے جو تیار کی گئی ہے کافروں کیلئے“

جب اللہ تعالیٰ ان نافرمانوں کو جہنم رسید کرتا ہے اور جہنم ان کا مٹھکانا ان کا گھر اور ان کے لوٹنے کی جگہ بنتی ہے اور آگ ان کی جلدیں اور گوشت کو کھا جاتی ہے تو انہیں نئی جلدیں اور نئے گوشت دے دیے جاتے ہیں۔ جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔

كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلَنَا هُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا

(النساء: 56)

”جب کبھی پک جائیں گی ان کی کھالیں تبدل کر دیں گے ہم انہیں کھالیں دوسرا ہی“

اللہ تعالیٰ انہیں ایسے دردناک عذاب سے دوچار کرے گا کیونکہ انہوں نے دنیا میں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کرتے ہوئے اپنے نفوں اور خواہشوں سے موافقت کی ہو گی۔

اہل دوزخ کی جلدیں اور گوشت ہر لحظہ بلحظہ تازہ ہو رہے ہو گئے تاکہ انہیں سخت سے سخت عذاب اور اہل جنت کو لمحہ بلحہ نئی نئی نعمتوں سے نواز جائے گا تاکہ وہ زیادہ سے زیادہ ان نعمتوں سے لطف ان دوز ہو سکیں۔

اس کامیابی کی اصل وجہ دنیا میں نفس سے مجاہدہ اور ترک موافقت ہے یہی رسول اللہ صلی علیہ وآلہ واصحابہ وسلم کی اس حدیث طیبہ کا مفہوم ہے۔

الدنيا مزرعة الآخرة لـ

”دنیا آخرت کی کھیتی ہے“

۱۔ ملا علی قاری فرماتے ہیں کہ اگرچہ امام غزالی نے یہ حدیث الاحیاء میں نقل فرمائی ہے لیکن میں اس سے واقف نہیں ہوں دیکھے ”الاسرار انتر فوود“ نمبر 205 میں کہتا ہوں اس کی کوئی اصل نہیں۔ یہ عیلیٰ علیہ السلام کا قول ہے۔

## مقادیر کو موافقیت کی طرف لے جانے والا کتنا منصف ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: جب اللہ تعالیٰ کسی بندے کی دعا قبول فرمائیتا ہے اور اس کی تمنا پوری کر دیتا ہے تو اس سے اللہ تعالیٰ کے ارادے، تقدیر اور علم سابق پر کوئی حرف نہیں آتا۔ بلکہ جب بندے کی دعا اللہ تعالیٰ کی مراد اور متعینہ وقت کے موافق ہوتی ہے تو اللہ تعالیٰ دعا قبول فرمائیتا ہے اور مقررہ وقت پر بندے کی ضرورت پوری ہو جاتی ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کے علم سابق اور تقدیر میں اس ضرورت کے پورا ہونے کا کیمی وقت تھا۔ ادھر وقت آپنچا۔ ادھر بندے نے بارگاہ خداوندی میں دعا کر دی۔ دعا اور قبولیت کے وقت میں موافق ہو گئی اور بندے کی دعا کو قبول کر لیا گیا۔ اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ بندے کی دعا سے اللہ تعالیٰ کا ارادہ تبدیل ہو گیا۔ یا تقدیر یہ دل گئی۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے۔

**کُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَانٍ (الرَّحْمَن: 29)**

”ہر روزہ ایک نئی شان سے تجلی فرماتا ہے“

یعنی وہ مقادیر کو موافقیت کی طرف لے جاتا ہے۔ دنیا میں مخفی دعا سے اللہ تعالیٰ کی کوچھ نہیں دے دیتا اور نہ ہی مخفی دعا سے کسی کی تکلیف کو دور کرتا ہے۔ اور وہ حدیث میں آیا ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

**لَا يَرِدُ الْقَضَاءُ إِلَّا الدُّعَاءُ**

تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جس دعا کے بارے یہ فیصلہ ہو چکا ہوتا ہے کہ اس سے تقدیر یہ جائے گی صرف اسی سے تقدیر یہ لتی ہے۔ ہر دعا سے نہیں۔ اسی طرح کوئی شخص اپنے عمل کی بناء پر جنت میں نہیں جائے گا بلکہ اللہ تعالیٰ کی

ترمذی کی روایت کردہ حدیث کا تکذیب ہے۔ پوری حدیث یوں ہے۔ ”عمر میں اضافہ نہیں کرتی مگر صرف نیکی“ یہ حدیث صحیح ہے۔ راوی حضرت سلمان رضی اللہ عنہ ہیں۔ دیکھئے ”الجامع صحیح“ حدیث نمبر 2139

رحمت کے طفیل اسے یہ سعادت نصیب ہو گی لیکن بہر حال مسلم امر ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے درجات میں تقواوت ان کے اعمال کے تقواوت کی وجہ سے روار کھے گا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث میں آیا ہے کہ :

إِنَّهَا سَأَلَتْ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَعَلَى أَهْلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ هَلْ يَدْخُلُ أَحَدُ الْجَنَّةَ بِعَمَلِهِ؟ فَقَالَ لَمَّا بَلَّ بِرَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى قَالَتْ وَلَا أَنْتَ؟ فَقَالَ "وَلَا إِنَّمَا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ بِرَحْمَتِهِ وَوَضَعَ يَدَهُ عَلَى هَامِتِهِ".

”آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے نبی کریم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم سے دریافت کیا۔ کیا کوئی اپنے عمل کی بناء پر جنت جائے گا؟ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم نے فرمایا۔ نہیں بلکہ اللہ کی رحمت کے طفیل حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے پوچھا۔ آپ بھی نہیں؟ فرمایا۔ میں بھی نہیں۔ الا یہ کہ اللہ تعالیٰ مجھے اپنی رحمت سے ڈھانپ لے۔ (یہ کہتے ہوئے) آپ ﷺ نے اپنا ہاتھ مبارک اپنے رِ اقدس پر رکھا“

اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ذمے کسی کا حق واجب نہیں ہے لورنہ ہی اللہ تعالیٰ پر لازم ہے کہ کسی سے عمد پورا کرے۔ بلکہ وہ جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ جسے چاہتا ہے عذاب دیتا ہے۔ جسے چاہتا ہے بخش دیتا ہے۔ جس پر چاہتا ہے رحمت فرماتا ہے۔ جسے چاہتا ہے نوازتا ہے۔ جو چاہتا ہے کر گذرتا ہے۔ اس سے پوچھا نہیں جا سکتا کہ کیا کہا۔ کیوں کہا۔ ہاں وہ پوچھتا ہے۔ جسے چاہتا ہے اپنے فضل و احسان سے بے حساب رزق دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے اپنے عدل کی بناء پر محروم کر دیتا ہے۔

اور ایسا کیوں نہ ہو عرش تا فرش سب اسی کی ملکیت ہے۔ اس کے علاوہ  
کوئی مالک و صانع نہیں ہے۔ فرمایا۔

هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ (فاطحہ: ۳)

”کیا اللہ کے بغیر کوئی اور خالق بھی ہے؟“

اَللَّهُ مَعَ اللَّهِ (النَّمَل: ۶۳)

”کیا کوئی اور خدا ہے اللہ تعالیٰ کے ساتھ؟“

هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا (مریم: ۶۵)

”کیا تم جانتے ہو اس کا کوئی ہم مثل ہے؟“

قُلْ اللَّهُمَّ مَا لِكَ الْمُلْكُ تُؤْتُنِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزَعُ

الْمُلْكُ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتَعْزُزُ مِنْ تَشَاءُ وَتُذْلِلُ مِنْ تَشَاءُ.

بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ. تُولِجُ اللَّيْلَ فِي

النَّهَارِ وَ تُولِجُ النَّهَارَ فِي الَّلَّيْلِ وَ تُخْرِجُ الْحَيَّ مِنْ

الْمَيَّتِ وَ تُخْرِجُ الْمَيَّتَ مِنَ الْحَيَّ. وَ تَرْزُقُ مِنْ تَشَاءُ

بِغَيْرِ حِسَابٍ (آل عمران: 26-27)

”اے حبیب! یوں) عرض کرو۔ اے اللہ! مالک سب ملکوں

کے تو مخش دیتا ہے ملک جسے چاہتا ہے اور چھین لیتا ہے ملک

جس سے چاہتا ہے۔ اور عزت دیتا ہے جسے چاہتا ہے اور ذلیل

کرتا ہے جس کو چاہتا ہے۔ تیرے ہی ہاتھ میں ہے ساری

بھلائی۔ بیٹک تو ہر چیز پر قادر ہے۔ تو داخل کرتا ہے رات (کا

حصہ) دن میں اور داخل کرتا ہے دن (کا حصہ) رات میں۔

اور نکالتا ہے تو زندہ کو مردہ سے اور نکالتا ہے مردہ کو زندہ

سے۔ اور رزق دیتا ہے جسے چاہتا ہے بے حساب“

## سچنی سے کوئی قیمتی چیز ہی طلب کر

حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ سے اس کے علاوہ اور کچھ نہ مانگ کر وہ تیرے گذشتہ گناہ معاف فرمادے۔ آنے والے دنوں میں معصیت سے محفوظ رکھے۔ حسن عمل و فرمانبرداری کی توفیق دے۔ نواہی سے رکنے کا حوصلہ، قضاء کی سختی پر صبر۔ مصائب و آلام پر برداشت، عطا خشش پر شکر کی توفیق دے۔ پھر تیر اخاتمہ بالخیر کرے اور انبياء، صد یقین، شهداء، صالحین بہترین ساتھیوں کی سنگت کی نعمت سے نواز دے۔ دنیا کا سوال مت کر۔ یہ دعا نہ کر کہ تیرے فقر و افلاس کو غنا و فراخی میں بدل دے بلکہ اس کی تقسیم اور تدبیر سے راضی ہو۔ دعا مانگ کہ جس حالت میں جس مقام پر اور جس آزمائش میں تو ہے تجھے ثابت قدی خشش اور اس وقت تک تیرے پاؤں میں لغزش نہ آئے جب تک وہ خود تیری حالت نہ بدالے۔ خود ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف تجھے منتقل نہ کرے۔ تو نہیں جانتا کہ اس فقر و افلاس اور ابتلاء و آزمائش میں کیا کیا مصلحتیں پوشیدہ ہیں۔ کیونکہ حقائق اشیاء کو وہی خوب جانتا ہے۔ مصالح و مفاسد کا حقیقی علم اس کی ذات سے خاص ہے۔

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بارے آیا ہے کہ آپ نے فرمایا:

”مجھے اس بے غرض نہیں کہ میری صح کس حالت میں ہوتی ہے۔  
پسندیدہ حالت میں یا ناپسندیدہ حالت میں۔ کیونکہ میں نہیں جانتا بہتری ان دونوں میں سے کس حالت میں ہے۔“ آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے یہ بات اس لیے فرمائی کہ آپ راضی برضا تھے اور اللہ تعالیٰ کی قضاء قدر سے مطمئن تھے۔

رب قدوس کا ارشاد ہے:

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَنْ  
تَكْرَهُوْا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوْا شَيْئًا

وَهُوَ شَرُّكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ

(البقرہ: 216)

”فرض کیا گیا ہے تم پر جہاد اور وہ ناپسند ہے تمہیں اور ہو سکتا ہے کہ تم ناپسند کرو کسی چیز کو حلال نکہ وہ تمہارے لیے بہتر ہو اور ہو سکتا ہے کہ تم پسند کرو کسی چیز کو حلال نکہ وہ تمہارے حق میں بری ہو اور (حقیقت حال) اللہ ہی جانتا ہے اور تم نہیں جانتے“

اس حالت پر قائم رہ یہاں تک کہ تیری خواہش زائل ہو جائے اور تیرے نفس کی سر کشی جاتی رہے۔ وہ ذلیل، مغلوب اور تیر اتائیں ہو جائے۔ پھر وہ وقت بھی آئے کہ تیر ارادہ، تیری آرزو نہ رہے۔ دنیا کی تمام چیزوں کا خیال تیرے دل سے نکل جائے۔ اور تیرے دل میں صرف اللہ کریم کا بسیر اہو صرف اسی کی محبت کا چراغ روشن ہو۔ تیری طلب اور چاہت پچھی ہو۔ جب تیر ادل غیر سے کلیّہ خالی ہو جائے گا تو تجھے ارادہ واپس مل جائے گا۔ اور حکم ملے گا کہ دنیا و آخرت کی نعمتوں سے حظ اٹھا۔ اب تو اللہ تعالیٰ سے اس کی ذات کو مانگے گا۔ اس کے احکامات کی پیروی کی توفیق طلب کرے گا۔ تسلیم و رضا کا سوال کرے گا۔ اگر دنیاوی نعمتوں میں سے کچھ مل جائے گا تو شکر کرے گا اور ان سے حظ اٹھائے گا۔ محروم رہا تو ناراض نہیں ہو گا۔ اور تیرے باطن میں کوئی تبدیلی رونما نہیں ہو گی۔ تو اللہ تعالیٰ کو ازالہ نہیں دے گا کیونکہ تیری طلب میں خواہش کو دخل نہیں تھا۔ اس میں تیر اذاتی ارادہ شامل نہیں تھا۔ کیونکہ خواہش و ارادہ سے تو تیر ادل خالی ہو چکا تھا۔ دنیا تیر ا مقصود و مراد ہی نہیں رہی تھی۔ بلکہ تو اللہ کا فرمانبردار تھا اور اس کی فرمانبرداری میں سوال کر رہا تھا۔

وَهُوَ مُشْتِ خَاكَ آپَ نَ نَمِيَسْ بَلَكَهُ اللَّهُ تَعَالَى نَ نَصِينَكَى

نیکیوں پر اترانا، خود پسندی اور اعمال صالحہ پر صلے کا تقاضا کرنا کیوں نکر بہتر ہو سکتا ہے۔ جبکہ ہر نیکی اللہ کی توفیق، اس کی مدد، اس کے فضل و کرم، اس کی

مشیت اور قوت سے سر انجمام پائی۔ اگر تو گناہوں سے محفوظ رہا تو بھی اس کی حفاظت، حمایت اور اس کے چکانے سے محفوظ رہا۔

تو نے ان نعمتوں کا شکر ادا کیا کیا؟ تجھے جن نعمتوں سے نواز آگیا کہاں ان نعمتوں کا اعتراف کیا؟ (جب تو نے شکر کیا نہ اعتراف کیا) تو پھر یہ رعوت کیسی یہ جمالت کیوں؟

جس شجاعت اور سخاوت پر تجھے غرور ہے وہ تیری نہیں کسی دوسرے کی ہے۔ تو نے دشمن کو قتل کیا تو اپنی طاقت کے بل بوتے پر نہیں بلکہ کسی دوسرے کی معاونت، اس کی بھادرانہ ضرب اس میں شامل تھی۔ اگر وہ نہ ہوتا تو دشمن کی بجائے تو خود خون میں لٹ پت گرا پڑا ہوتا۔

تو نے مال خرچ کیا تو اس وجہ سے کہ ایک کریم، سچے اماندار نے تجھے ضمانت فراہم کی۔ اس نے یقین دہانی کرائی کہ خرچ کرے گا تو تجھے اس کا بہترین عوض اور بد لامے گا۔ اگر وہ ضمانت نہ دیتا۔ بہترین صد کا تجھے لائق نہ دیتا۔ تیرے ساتھ وعدہ نہ کرتا تو تو ایک دانہ بھی خرچ نہ کرتا۔ پھر کیوں تو محض اپنے فعل پر فخر و غرور کرتا ہے؟

اپنی حالت سنوارنے کی کوشش کر۔ اللہ کریم کا شکر اور شاکر جس نے تیری مدد کی۔ وہی دائی مدد کا مستحق ہے۔ نیک اعمال کو اسی کی طرف منسوب کر۔ شر و معاصی اور مذموم کاموں کو اپنے نفس کی طرف منسوب کر۔ ظلم اور سوئے ادبی کار تکاب نفس کا کام ہے اسی کو الزام دے کہ یہی اس کا سزاوار ہے۔ کیونکہ ہر شر کا منبع نفس ہے۔ بد کاری اور برائی کا حکم نفس دیتا ہے۔ اگرچہ تیر اور تیرے فعل کا خالق اللہ ہے مگر برائی کا کاسب تو ہے۔ یہ تیرے کسب سے وقوع پذیر ہوتی ہے۔ کسی عارف کا ارشاد ہے ”ہر کام اگرچہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجمام پاتا ہے لیکن انسان کے کسب کو اس میں دخل ضرور ہے۔ نبی کریم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم نے فرمایا:

أَعْمَلُوا وَقَارِبُوا وَسَدِّدُوا فَكُلُّ مُيسَرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ  
 ”عمل کرو۔ اللہ کا قرب طلب کرو اور نیکی کرو۔ پس ہر کام  
 اس کیلئے آسان ہو جاتا ہے جس کے لیے اسے پیدا گیا ہو“

تجھے جس حالت میں رکھا گیا ہے اسی میں تیری بھلائی ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: لا

محالہ تو یا مرید ہو گایا مراد  
 اگر تو مرید ہے تو بار بردار ہے۔ اور ہر سختی اور ہر قسم کا یو جھ اٹھانے کا  
 مکلف ہے۔ کیونکہ تو طالب ہے اور طالب کو مشقت پر مشقت برداشت کرنا پڑتی  
 ہے۔ اسے سخت جانی کا مظاہرہ کرنا پڑتا ہے۔ تب کہیں جا کر وہ مطلوب کو پہنچتا  
 ہے۔ اور اپنی محبوب و پسندیدہ چیز حاصل کرنے میں کامیاب ہوتا ہے۔

جان و مال، اہل و عیال پر اگر مصیبت نازل ہو تو تجھے اس سے بھاگنا نہیں  
 چاہیے بلکہ صبر کرنا چاہیے یہاں تک کہ یہ مصیبت خود خود دور ہو جائے سارے  
 تقل، یو جھ اور درد و آلام اٹھ جائیں۔ ساری اذیتیں اور مصیبتیں ختم ہو جائیں۔ اور  
 تمام رذائل، نجاستیں، گندیاں۔ سب محنت و مشقت، درد و غم دور ہو جائیں اور تو  
 خلق اور اسباب کی احتیاج سے محفوظ و ماصون ہو کر محبوبانِ خدا اولیاء و بدال کے  
 گروہ میں شامل ہو جائے۔

اگر تو مراد ہے تو مصیبت کا شکوہ نہ کر۔ اللہ تعالیٰ کو الزام نہ دے کہ تجھے  
 مشکلات سے سامنا ہے۔ سب مصائب تجھے مردان جفاکیش کے مراتب عالیہ  
 تک پہنچانے کیلئے ہیں۔

ا) اسے امام ترمذی نے ”جامع الصحیح“ میں (نمبر 3111) حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہا  
 سے روایت فرمایا ہے۔ یہ حدیث صحیح حسن غریب ہے۔ ”فکل میسر لاما خلق له“  
 کے الفاظ صحیح ہیں۔

کیا تو پسند کرے گا کہ اس اعلیٰ مقام کو گھوڑے اور محبوبان خدا کی فرشت میں تیر انام شامل نہ ہو۔ کیا تو کسی اونی مقام پر اکتفا کرنے کا خواہاں ہے۔ کہ تجھے ان بلند یوں سے محروم رکھا جائے جن سے اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو نواز اہے۔ اور ان خلعتوں اور نعمتوں سے تو محروم رہ جائے جن سے ان لوگوں کو نواز آگیا ہے۔

تو اگر پستی پر ارضی ہے تو بھی وہ کریم تیرے لیے پستی کو پسند نہیں کرتا۔

**وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ** (البقرہ: 216)

”اللہ ہی جانتا ہے اور تم نہیں جانتے“

وہ تیرے لیے اعلیٰ دار فرع، اصلاح و اسی کا اختیار کرتا ہے اور تو ہے کہ اس سے انکار کرتا ہے۔

اگر تو یہ کہے کہ مذکورہ تقسیم اور بیان کے مطابق مراد کو مبتلا یے مصیبت کرنا کیسے صحیح ہو سکتا ہے حالانکہ ابتلاء تو محبت کرنے والے کیلئے ہے۔ محبوب و مراد نواز اجا تا ہے نہ کر آزمایا جاتا ہے۔

تو کہا جائے گا کہ ہمارا پہلا بیان اغلب نظر یہ کو بیان کرتا ہے۔ مشہور تو یہی ہے کہ محبت کو آزمایا جاتا ہے لیکن تم بھی کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ محبوب کو ابتلاء و آزمائش کے کھنڈن مرافق سے گزارا جاتا ہے۔

اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ رسول اللہ ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم سید المحبوبین تھے۔ مگر آپ نے سب لوگوں سے زیادہ مصیبیتیں جھیلیں۔ آپ رسول اللہ ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم کا ارشاد گرامی اس کی توثیق کرتا ہے۔

لَقَدْ أَخِفْتُ فِي اللَّهِ مَا لَا يَخَافُ أَحَدٌ. وَلَقَدْ أُوذِيْتُ فِي  
اللَّهِ وَمَا يُوذِيْ أَحَدٌ. وَلَقَدْ آتَتْ عَلَىٰ ثَلَاثُونَ يُومًا مِنْ  
بَيْنِ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ وَمَالِي وَلِلَّالِ طَعَامٌ يَا كُلُّهُ ذُو سَبَدٍ إِلَّا

شَيْئَةٌ يُوَارِيهِ ابْطُ بَلَالٍ ۝

”میں اللہ کی راہ میں اس قدر خوف زدہ کیا گیا ہوں کہ اتنا خوف زدہ کوئی نہ ہوا ہو گا۔ مجھے راہ خدا میں اس قدر اذیتیں دی گئیں کہ اتنا کسی کونہ ستیا گیا ہو گا۔ اور (ایسا بھی ہوا کہ) مجھ پر تمیں دن اور راتیں گزر گئی مگر مجھے اور بلال کو کھانے کیلئے کوئی چیز میرنہ آئی جسے کوئی جاندار کھا سکتا۔ سوائے اس چیز کے جسے بلال کی بغل نے چھپا رکھا ہوتا تھا“

رسول اللہ ﷺ کا ایک اور ارشاد گرامی ہے۔

إِنَّا مَعًا شِيرَ الْأَنْبِيَاءِ أَشَدُ النَّاسَ بَلَاءً ثُمَّ الْأَمْثُلُ بِالْأَمْثُلِ ۝  
”سب سے زیادہ ہم گروہ انبیاء کو ابتلاء و آزمائش سے گزرنا پڑا۔ پھر درجہ بدرجہ دوسرے لوگ آزمائے گئے“

آنَا أَغْرِفُكُمْ بِاللَّهِ وَأَشَدُكُمْ مِنْهُ خَوْفًا ۝

”میں تم سب سے زیادہ اللہ کا عرفان رکھنے والا اور سب سے زیادہ اس سے ڈرنے والا ہوں“

اپنے محبوب کو کس قدر مشکلات کی بھٹی سے گزارا۔ اپنے مراد اور مطلوب کو کس قدر خوفناک حالات میں بٹتلا رکھا۔ یہ سب کچھ بلاوجہ نہیں تھا۔ اس سے مقصود جنت میں اعلیٰ وار ضع مقامات پر فائز کرنا تھا۔ جیسا کہ ہم اشارہ کر آئے ہیں۔ کیونکہ جنت میں اعلیٰ درجات اور ارفع منازل دنیا میں نیک اعمال کی وجہ سے عطا کیے جاتے ہیں۔

۱۔ اس حدیث کو امام ترمذی نے ”المجمع صحيح“ میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کر کے نقل کیا ہے۔ (نمبر حدیث 2472) یہ حدیث صحیح ہے۔

۲۔ اس کی تخریج پہلے ہو چکی ہے۔ اور یہ حدیث حسن صحیح ہے۔

۳۔ اس کی تخریج پہلے ہو چکی ہے۔ اور یہ حدیث صحیح ہے۔

دنیا آخرت کی کھیقی ہے۔ اور نوائی سے اجتناب کے بعد انبیاء و اولیاء کے اعمال صبر و رضا اور حالت بلا میں موافقت پر مبنی ہوتے ہیں۔ پھر انہیں ان مصائب و آلام سے نجات دیکر انعام و اکرام سے بدلا آباد تک نواز جاتا ہے۔

روز قیامت کی فکر انسان کو دوسروں سے بیگانہ بنادے گی

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا : دیندار طبقہ میں سے جو لوگ دینی ضروریات نماز جمعہ اور دوسری نمازوں میں جیلے یا ضروریات دینیوں کیلئے بازاروں میں جاتے ہیں۔

تو ان میں سے کچھ تو ایسے ہوتے ہیں جو بازار جا کر طرح طرح کی شکوہات دلذات کو دیکھتے ہیں تو یہ چیزیں انہیں اپنی طرف متوجہ کر لیتی ہیں وہ انہیں دل دے پیٹھتے ہیں اور فتنہ میں بیٹلا ہو جاتے ہیں۔ یہ چیز ان کی بر بادی، ترک دین، پاکبازی کا سبب من جاتی ہے۔ وہ طبیعت کی موافقت پر اتر آتے ہیں۔ خواہشات کی اتباع کرنے لگتے ہیں ہاں اگر اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ان کی دستگیری فرمائے۔ انہیں محفوظار کئے اور صبر و تحمل کی توفیق دے دے تو وہ محفوظ رہ جاتے ہیں اور بھخت نہیں۔

دوسرے اگر وہ ان لوگوں کا ہے جن کی دنیاوی نعمتوں پر جب نظر پڑتی ہے اور ہلاک ہونے کے قریب ہوتے ہیں فوراً اپنی عقل اور دین کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ دل کو مضبوط کر لیتے۔ تکلفاً استقامت اختیار کرتے ہیں اور دنیا کو ترک کرنے کا کڑوا گھونٹ پی لیتے ہیں طبیعت اور خواہش کے خلاف جنگ لڑتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے لیے آخرت میں بڑا اجر لکھا جاتا ہے۔

حدیث مبارکہ میں ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا :

یکتب للمؤمن بترك الشهوة عند العجز عنها او عنه  
القدرة عليها سبعين حسنة۔ مجھے یہ حدیث نہیں ملی۔

”بندہ مُؤمن کو ترک شہوت پر ستر نیکیاں ملتی ہیں۔ خواہ دہ  
ترک شہوت سے عاجز ہو یا اس پر قدرت رکھتا ہو۔“

تیسراً اگر وہ ان لوگوں کا ہے جو ان نعمتوں سے پوری طرح لطف لیتے ہیں  
اور اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم کے ساتھ انہیں حاصل کرتے ہیں۔ کیونکہ ان کو اللہ  
تعالیٰ نے دنیاوی مال و متاع سے حظ و افرع طافر مار کھا ہوتا ہے۔ وہ ان نعمتوں سے  
لطف اندوڑ ہوتے ہیں اور اس پر اس کریم کا شکردا اکرتے ہیں۔

چوتھاً اگر وہ ان لوگوں کا ہے جو دنیوی چیزوں کو دیکھتے ہیں لیکن ان سے  
کوئی اثر قبول نہیں کرتے۔ وہ ماسو اللہ سے اندھے بن جاتے ہیں۔ انہیں اللہ تعالیٰ  
کے علاوہ اور کچھ نظر ہی نہیں آتا۔ وہ بہرے ہو جاتے ہیں اور غیر کی آواز کو سن  
نہیں پاتے وہ اپنے مقصود و مطلوب میں اس طرح مشغول ہوتے ہیں کہ غیر کی  
طرف نگاہ کرنے کی فرصت ہی نہیں رکھتے۔ وہ خلق سے اس قدر لا تعلق ہو چکے  
ہوتے ہیں کہ دیکھ کر بھی کچھ نہیں دیکھتے۔ آپ پوچھیں کہ بازار میں کیا دیکھا تو  
کہیں گے کہ اس کے سوائے تو ہمیں کچھ نظر ہی نہیں آیا۔

بے شک انہوں نے بازار میں بھری دنیاوی نعمتوں کو دیکھا۔ مگر دل کی  
آنکھ سے نہیں ظاہری آنکھوں سے دیکھا۔ دل جمال یار کے مزے لوٹا رہا۔ اس  
لیے وہ دیکھ کر بھی کچھ نہ دیکھ پائے۔ دوسرے لفظوں میں یوں کہنا چاہیے کہ انہوں  
نے صورت کو دیکھا مگر معنی سے لا تعلق رہے۔ انہوں نے ظاہر کو دیکھا مگر اشیاء  
کے باطن سے اندھے نہ رہے۔ ظاہری طور پر تو ان کی آنکھیں بازار کی چیزوں کو  
دیکھ رہی تھیں لیکن در حقیقت نگاہوں میں اللہ کریم کے جلوے لئے ہوئے تھے۔  
انہیں ہر طرف اللہ تعالیٰ کا جلال و جمال نظر آ رہا تھا۔

پانچواں گروہ ان لوگوں کا ہے جن کے دل میں اللہ کی مخلوق کا درد ہوتا  
ہے جب وہ بازار میں داخل ہوتے ہیں تو یہ جذبہ شفقت انہیں لذات دنیوی سے  
ہیگانہ کر دیتا ہے۔ بازار میں داخل ہونے سے لیکر نکلنے تک وہ خلق خدا کیلئے دعا،

استغفار، رحمت، شفاعت اور شفقت کا سوال کرتے رہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی مخلوق کو دیکھ کر ان کا دل جل اٹھتا ہے۔ آنکھیں اشک بار ہو جاتی ہیں۔ زبان اللہ تعالیٰ کی حمد و شناکرنے لگتی ہے۔ اور وہ اللہ تعالیٰ کی عطا کروہ ان نعمتوں پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرتا ہے۔ یہ لوگ ہیں جو خلق خدا اور مستیوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوتواں اور محافظ ہوتے ہیں۔ اگر آپ چاہیں تو انہیں عارف، ابدال، زاہد عالم، اعیاں، اوہاد، محبوب، مرادِ زمین میں اللہ کے نائب، سفراء، حقیقت شناس، ہادی، محمدی، ماهر اور مرشد کہہ سکتے ہیں۔ ایسے لوگوں کی بریت احمد اور نادر الوجود ہیں۔ رضوان اللہ و صلواته علیہم۔ وعلیٰ کل مومن مرید اللہ عزوجل وصل الی انهاء المقام۔

اللہ تعالیٰ کی نعمتیں بھی ابتلاء و آزمائش  
ہیں اور اس کا محروم کرنا بھی امتحان ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ارشاد فرمایا: اللہ تعالیٰ کبھی اپنے کسی بعدے کو دوسروں کے عیوب پر مطلع فرمادیتا ہے۔ جب وہ نہ دوسروں کے جھوٹ، دعاوی۔ افعال و اقوال اور باطن و نیت کے شرک سے آگاہ ہو جاتا ہے تو اپنے رب، اس کے رسول اور دین کے بارے غیرت کا مظاہرہ کرتا ہے۔ اس کا دل غیرتِ دینی سے جل اٹھتا ہے اور پھر وہ اس کا اظہار بھی کر پڑھتا ہے۔ (اور وہ کہہ اٹھتا ہے)

شرک کے ساتھ توحید کا دعویٰ کیسے ہو سکتا ہے شرک کفر ہے اور قربِ حق سے انسان کو دور کرنے کا موجب ہے۔ یہ شیطان لعین دشمنِ خدا اکی صفت ہے۔ یہ منافقین کا وظیرہ ہے جنہیں جہنم کے سب سے نچلے درجہ میں بیمیش کیلئے جانا ہے۔ غیرتِ دینی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کا دل ایسے بد مخت کی کارستانیوں کو

عیاں کرتا ہے۔ اس کے عیوب۔ افعال خیثہ اور اس کے جھوٹے دعاویٰ کی کلی کھوتا ہے۔ اور لوگوں کو بتاتا ہے کہ صد یقین کے احوال اور فنا فی القدر کے اس کے تمام دعوے مخفی جھوٹ ہیں۔ یہ سب کچھ اس کے نکرد فریب کے جال کو تار کرنے اور اسے نصیحت کرنے کی غرض سے ہوتا ہے۔ اور اس کی ایک وجہ یہ بھی ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فعل کو اس پر غلبہ ہوتا ہے وہ اسی کے ارادے سے گفتگو کر رہا ہوتا ہے۔ وہ اس جھوٹے افتر اپر واڑ پر اپنے غصے کا اظہار کر رہا ہوتا ہے۔

لوگ اسے غیبت خیال کر پیٹھتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ اللہ کا دوسرا ست لوگوں کی غیبت کر رہا ہے۔ حالانکہ یہ منوع ہے۔ کیا یہ شخص دوسروں کی پیٹھ پیچھے غیبت جوئی کر رہا ہے۔

لوگوں کے حق میں یہ اعتراض بہتر ثابت نہیں ہوتا بلکہ حسب ارشاد رباني زیادہ نقصان کا موجب بنتا ہے۔

**وَإِنْهُمْ مَا أَكْبُرُ مِنْ نَفْعِهِمَا** (آل بقرہ: 219)

”اور ان کا گناہ بہت بڑا ہے ان کے فائدے سے“

ظاہر میں تو یہ برائی سے نفرت کا اظہار ہے لیکن حقیقت میں اللہ تعالیٰ کی نار اضکلی کا سبب اور اس پر اعتراض ہے۔ پس مکر وی کی حالت حیرت و توقف میں بدل جاتی ہے۔ اسے سکوت و برداشت چاہیے تھا اور اللہ تعالیٰ کے اس ولی کی بات کی تاویل لازم تھی نہ کہ اعتراض اور اللہ کے ولی پر جھوٹا طعن۔ اور کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ولی کی نار اضکلی اور غصہ اس شخص کی اصلاح کا سبب بن جاتا ہے۔ وہ توبہ واستغفار کر لیتا ہے۔ اخلاق رذیلہ سے مجتنب ہو جاتا ہے۔ اور جمالت و حیرت سے رجوع کر لیتا ہے۔ پس یہ چیز ولی اللہ کے حق میں جہاد اور مغرب و متبکر شخص کے لئے باعث بخشش ثابت ہوتی ہے۔

**وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ** (النور: 46)

”اور اللہ تعالیٰ پہنچاتا ہے جسے چاہتا ہے سید ہی راہ تک“

## روشنی چراغ کا پتہ دیتی ہے اور خوشبو گلیوں کا

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: ایک عقلمند انسان سب سے پسلے اپنی ذات اور جسمانی ترکیب میں غور و خوض کرتا ہے۔ پھر تمام مخلوقات اور موجودات میں فکر و تامل کرتا ہے۔ افسوسی و آفاقتی یہ دلائل است خالق و صانع کا پتہ دیتے ہیں کیونکہ صنعت صانع پر اور قدرتِ محکمہ فاعل حکیم پر دلالت کرتی ہے۔ سب اشیاء کا وجود اللہ کریم کی قدرت کی مر ہون منت ہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے آیت کریمہ

وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ

(الجاثیہ: 13)

”اور اس نے مسخر کر دیا تمہارے لیے جو کچھ آسمانوں میں ہے

اور جو کچھ زمین میں ہے سب کا سب اپنے حکم سے“

سے یہی معنی مراد لیا ہے۔ فرماتے ہیں۔ ہر چیز اللہ تعالیٰ کے اسماء میں سے کسی اسم کی مظہر ہے۔ اور ہر چیز کا نام و نشان اس کے نام کے اثر سے ہے۔ (اے انسان!) تو خود اللہ تعالیٰ کے اسماء، اس کی صفات اور اس کے افعال کا پرتو ہے اور اس کے علاوہ کچھ نہیں۔ قدرتِ حق میں پوشیدہ اور حکمتِ الہی سے ظاہر ہے۔ حق سمجھناہ اپنی صفات کے ذریعے ظاہر ہے اور اپنی ذات کے اعتبار سے پوشیدہ ہے۔ ذات صفات کے پردوں میں مخفی جب کہ صفات افعال کے پردوں میں پوشیدہ ہیں۔ وہ علم کو اپنے ارادہ سے ظاہر فرماتا ہے اور ارادہ کو حرکات سے عیاں کرتا ہے۔ اپنے کام کو اور کاریگری کو پوشیدہ فرمایا اور پھر اپنے ارادہ سے صنعت کو عیاں کر دیا۔ وہ اپنی ذات میں غالب اور حکمت اور قدرت میں ظاہر ہے۔ اس جیسی کوئی چیز نہیں۔ وہ سب کچھ سننے والا اور دیکھنے والا ہے۔ حضرت ابن

عباس نے اس کلام میں ان اسرار و معرفت کو بیان فرمایا ہے جو صرف ایسے دل پر ظاہر ہو سکتے ہیں جس میں الہی نور ضو گلن ہو۔ ان عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما وہ شخصیت ہیں جن کے بارے نبی مکرم ﷺ نے بارگاہ خداوندی میں دعا فرمائی اور انتخاب کی۔ اے اللہ انہیں دین کی سمجھ عطا فرم اور انہیں تاویل کا علم عطا کر۔

اللہ تعالیٰ ہمیں ان کے فیوض و برکات سے مستفیض فرمائے اور ہمارا حشر انہیں پاکان امت کے ساتھ ہو۔ آمین۔

### ہر امر کی ایک حقیقت ہوتی ہے اور ہر عمارت کے ستون

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: میں تمہیں وصیت کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنا۔ اس کی فرمانبرداری کرنا۔ ظاہری شریعت کو لازم پکڑنا اپنے دل سے ہر برائی نکال دینا۔ جود و سخی اور خوش خلقی کا مظاہرہ کرنا کسی کو تکلیف نہ دینا۔ فقر و افلas اور تکالیف پر صبر کرنا۔ مشائخ کی عزت و تکریم کرنا۔ بھائیوں سے حسن معاشرت رکھنا۔ چھوٹوں اور بڑوں کو نصیحت کرنا دادوں اور نفرت کو ترک کرنا۔ ایثار و قربانی اختیار کرنا۔ ذخیرہ اندوزی سے پچھنا۔ بڑوں کی صحبت سے احتراز کرنا۔ دین و دنیا کے کاموں میں ایک دوسرے کی مدد کرنا۔

حقیقت فقر یہ ہے کہ تو اپنے جیسے کسی انسان کا محتاج نہ ہو۔ اور غنا کی

حقیقت یہ ہے کہ اپنے ہم جنسوں سے بے نیاز بن جا۔

تصوف کا تعلق قیل و قال سے نہیں۔ یہ نعمت ریاضت سے ہاتھ آتی ہے۔ ان کیلئے بھوک سہنا پڑتی ہے۔ مالوفات و متحنات ترک کرنے پڑتے ہیں۔ کسی درویش سے شروع میں علم و ادب کا مطالبہ نہ کر۔ اس سے نرمی اور محبت کا رو یہ اختیار کر۔ کیونکہ یہ مطالبہ اسے وحشت میں ڈال دے گا اور رفق و نرمی انس و

محبت کا نتیجہ ہو گی۔ ۱

قصوف آئٹھ خصلتوں پر مبنی ہے۔

سخاوتِ ابراہیم علیہ السلام

رضائے اسحاق علیہ السلام

صبرِ ایوب علیہ السلام

اشارہ زکریا علیہ السلام

غمرتِ یحییٰ علیہ السلام

خرقہ پوشیِ موسیٰ علیہ السلام

سیاحتِ عیسیٰ علیہ السلام

اور فقر سیدنا و نبینا محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم علی آلہ واصحابہ وسلم

## لوگوں سے حسن خلق بر جی

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: میں تمہیں وصیت کرتا ہوں کہ اغذیاء سے ملتا تو خود داری بر تنا۔ فقراء کے ساتھ عاجزی اور امکاری سے پیش آنا۔ مذل و اخلاص اختیار کرنا! یعنی اللہ تعالیٰ کو ہمہ وقت

۱۔ مرید کی تربیت میں مشائخ تدریج کا خاص خیال رکھتے۔ حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی فرماتے ہیں کہ ہمارے شیخ بیان کیا کرتے تھے کہ ایک ہندوستانی درویش مکہ مکرمہ میں ہمارے شیخ کی محبت میں رہنے لگا۔ داڑھی نہ رکھنے کی وجہ سے دوسرے درویشوں نے اسے بر احلاک کا۔ شیخ نے فرمایا ایسا نہ کرو۔ تمہاری یہ باتیں اسے متوجہ کر دیں گی اور وہ میری محبت سے محروم ہو جائے گا۔ آپ نے اس سے بڑی محبت و رواہ اور کام تاؤر کھا اور ایک دن فرمایا کہ پینا! یہ کام بر اے۔

میرے شیخ طلبہ کی تربیت میں اس بات کا خاص لحاظ فرماتے۔ ترک سنت کو برا بحث مگر کسی طالب علم اور مرید پر بختنہ فرماتے۔ ہمیشہ پندو نصارخ سے سنت کی اہمیت کو اجاگر فرماتے اور ایسے دل نشین اور محبت بھرے انداز میں نصیحت کرتے کہ ترک سنت پر ندامت محسوس ہوتی۔ ایک بار کچھ لوگوں نے بختنی کرنے کا مشورہ دیا۔ تارک سنت کو دارالعلوم سے نکال دینے کا مشورہ دیا کہ یہ چیز دین کے طلبہ کو زیاد نہیں مگر آپ نے یہ مشورہ قبول نہ کیا کہ یہاں سے نکلنے کے بعد یہ فرانس بھی ترک کرنے لگیں گے۔

حاضر و ناظر یقین کرنا۔ اسباب کے پیدا کرنے میں اللہ کو الزام نہ دینا۔ ہمیشہ اس کے حضور اپنی ناتوانی اور محتاجی کا اظہار کرتے رہنا۔ باہمی محبت پر بھروسہ کرتے ہوئے اپنے دوست کے حق کو ضائع نہ کرنا۔

فتراء کی صحبت میں تواضع، حسن ادب اور سخاوت کا خاص خیال رکھنا۔ نفس کشی میں لگے رہنا یہاں تک کہ تجھے زندگی مل جائے اللہ تعالیٰ کے قریب ترین وہ شخص ہے جو لوگوں میں سب سے زیادہ حسن خلق رکھتا ہے۔ بہترین اعمال غیر اللہ سے دل کو خالی کرنا اور خلق کی طرف عدم التفات ہے۔

تجھ پر حق اور صبر کی تلقین لازم ہے۔ اور دنیا میں دو چیزیں تیرے لیے کافی ہیں۔ ایک فقیر کی صحبت اور دوسرے اللہ کے کسی دوست ہندے کی خدمت فقیر سے مراد وہ شخص ہے جو لوگوں سے کچھ نہ چاہتا ہو۔

اپنے سے کمتر پر سختی اور دبدبہ کمزوری ہے۔ اپنے سے بلند مرتبہ پر دبدبہ فخر اور اپنے جیسے کسی شخص پر سوئے خلقی ہے۔ فقر اور تصوف کا لباب جمد مسلسل ہے۔ اس میں کسی لہو و لعب کی گنجائش نہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ کو توفیق عطا فرمائے۔

### ضبط نفس مسر تول کا ذریعہ ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اے اللہ کریم کے دوست تجھ پر اللہ تعالیٰ کی یاد لازم ہے کیونکہ یہ عبادت ہر بھلائی کو جامع ہے۔ اللہ کی رسی کو مضبوطی سے تحام لے کیونکہ یہ ہر نقصان سے پچھے کا ذریعہ ہے۔ اپنے آپ کو مصائب و آلام کیلئے تیار رکھ۔ تاکہ جب فیصلے کی گھڑی آئے اور کوئی ناخوشگوار واقعہ رونما ہو تو تو سر تسلیم و رضا جھکا سکے۔ زندگی میں بارہا مصائب کا سامنا کرنا پڑتا ہے ایسے میں اللہ کے فیصلے پر راضی رہنا سو دمند ثابت ہوتا ہے۔

جان لے کہ تجھ سے تیری حرکات و سکنات کے بارے پوچھا جائے گا۔  
 اب جو چیز بہتر ہے اسے اپنا لے اور فضول والا یعنی امور سے اجتناب کر۔  
 تجھ پر اللہ تعالیٰ، اس کے رسول اور حاکم کی اطاعت لازم ہے۔ فرمazon  
 کے تمام حقوق ادا کر اور اس سے اس کے فرائض کی ادائیگی کا مطالبہ نہ کر اور ہر  
 حال میں اس کے لیے دعا گور ہے۔

مسلمانوں کے بارے حسن ظن رکھیے اور ان کے بارے اچھا سوچیے۔  
 بھلائی کے ہر کام میں ان سے تعاون کیجیے۔ ایسی حالت میں تیری رات نہ گزرے  
 کہ کسی کے بارے تیرے دل میں کدورت، بعض یا بدی سوچ ہو۔ جو تجھ پر ظلم  
 کرے اس کیلئے تودعا کر اور نظر ہمیشہ اپنے پروردگار پر رکھ۔  
 اکلی حلال کی کوشش کر۔ عرفانِ الہی سے تھی دامن ہے تو اس بارے  
 اہل علم سے پوچھ اور اللہ عز و جل سے حیاء کر۔

ہمنشینی خداختیار کر۔ دوسروں سے تعلق بھی اسی کی رضاکی خاطر ہو۔  
 ہر صبح صدقہ و خیرات کر۔ شام ہو تو اس دن رحلت پانے والے  
 مسلمانوں کیلئے دعائے مغفرت کر۔ نماز مغرب پڑھ کر استخارہ کی دعا کر اور دس بار  
 صبح و شام اللہم اجونا من النار کاورد کر۔

ان آیات کریمہ کا سورت کے اختتام تک ورد ضروری ہے۔

أَعُوذُ بِاللَّهِ السَّمِيعِ الْعَلِيمِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ "هُوَ اللَّهُ  
 الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةُ هُوَ الْحَمْنُ  
 الرَّحِيمُ ..... (الحضر: 22)

اللہ توفیق دینے والا اور مدد فرمانے والا ہے۔ کیونکہ اللہ اعلیٰ و  
 عظیم کے علاوہ کسی کے پاس قوت و طاقت نہیں کہ انسان نیکی

کرے یا برائی سے پچھے۔

## محبوب کے پاس اکیلے آ

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کے ساتھ اس طرح کا تعلق رکھ کر گویا مخلوق ہے ہی نہیں۔ اور خلق سے یوں تعلق ہو کہ گویا نفس کا وجود ہی نہیں۔ جب تو اللہ تعالیٰ سے بلا خلق تعلق رکھے گا تو توحید میں کامل ہو جائے گا اور ہر ایک سے فانی من جائے گا۔ اور جب خلق سے بلا نفس تعلق قائم کرے گا تو انصاف کرے گا تقویٰ کی راہ چلے گا اور مشقتوں سے بچ جائے گا۔

سب کو اپنی خلوت گاہ کے دروازے پر چھوڑ دے۔ اور اکیلے اندر جائیش  
تاکہ اپنی خلوت میں اپنے مونس کو باطن کی آنکھ سے دیکھ سکے۔ اعیاں سے ماوراء  
عالم کا مشاہدہ کرے۔ نفسانی خواہشات زائل ہو جائیں اور اس مقام تک رسائی  
حاصل کرے جہاں اللہ کا حکم پایا جاتا ہے اور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب  
تیری جہالت علم میں تبدیل ہو گی۔ بعد قرب میں بد لے گا۔ خاموشی ذکر من  
جائے گی اور وحشت کی جگہ انس لے لی گی۔

اے دوست! یہاں خلق ہے یا خالق ہے۔ خالق کو اختیار کر لیا ہے تو پھر کہہ۔

فَإِنَّهُمْ عَدُوٌ لِّي إِلَّا رَبُّ الْعَالَمِينَ (الشعراء: 77)

”پس وہ سب میرے دشمن ہیں سوائے رب العالمین کے“

## میٹھا پھل

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے اس کے بعد یہ فرمایا:  
جس نے اللہ کی محبت کا مزہ چکھ لیا اسے اس کا غرفان نصیب ہو گیا کسی  
نے حضرت سے پوچھا۔ جس شخص پر تلخی صفر اغالب ہو وہ شیریٰ یعنی اللہ کی  
محبت کا مزہ کیسے محسوس کرے گا تو آپ نے فرمایا۔  
وہ اپنے دل سے شہوتوں کو زائل کر دے۔

اے دوست! جب مؤمن عمل صالح کرتا ہے تو اس کا نفس قلب میں

تبدیل ہو جاتا ہے۔ پھر قلب سرمن جاتا ہے۔ سر فنا ہوتا ہے۔ اور فنا وجود میں مغلب ہو جاتا ہے۔

### خود سپردگی اختیار کر محفوظ رہے گا

حضرت شیخ عبدالقدیر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: دوستوں کے لیے ہر دروازہ کھلا ہوتا ہے۔

اے دوست! فنا یہ ہے کہ دیدہ شہود سے تمام خلق معدوم ہو جائے۔ تیری طبیعت طبع ملائکہ میں تبدیل ہو جائے۔ پھر یہ طبع ملائکہ بھی فنا ہو جائے پھر تو منہاج اول کے ساتھ مل جائے۔ اس مقام پر تیر ارب تجھے پلائے گا جو پلائے گا۔ اور تجھے میں بونے گا جو بونے گا۔

اگر اس مقام تک رسائی چاہتا ہے تو اسلام قبول کر۔ پھر اللہ تعالیٰ کے سامنے اپنی گردن جھکا دے۔ پھر اللہ کے بارے علم حاصل کر۔ اس کے بعد معرفت حق حاصل کر اور اس سے الگے درجے میں اپنے وجود کو اس کی ذات کے ساتھ باقی کر لے۔

زهد ایک گھڑی کا عمل ہے۔ تقویٰ دو ساعتوں کا اور معرفت ہمیشہ کا۔

### معارجِ کمال

حضرت شیخ عبدالقدیر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: اہل مجاہدہ و محاسبہ اور اولی العزم ہمیتوں کی دس خصلتیں۔ تم بھی انہیں اپناؤ۔ ان دس خصلتوں کو اختیار کرو گے اور باذن اللہ ان پر کارہند ہو جاؤ گے تو بارگاہ اللہ سے منازل شریفہ پاؤ گے۔

۱۔ ان دس خصلتوں میں سے پہلی خصلت یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کے نام کی سچی ہو یا جھوٹی قسم نہ اٹھائے۔ نہ ہی جان بوجھ کر اس گناہ کا ارتکاب کرے اور نہ بھول کر کیونکہ جب وہ قسم نہ اٹھانے کا پختہ ارادہ کر لے گا اور اس کا اپنے آپ کو

عادی ہنالے گا تو اس سے سواؤ بھی یہ نظری نہیں گی۔ اور اللہ تعالیٰ اس کے لیے اپنے انوار و تجلیات کے دروازے کھول دے گا۔ وہ اس کے فوائد کو اپنے دل میں محسوس کرے گا۔ اور زیادہ پر عزم ہو جائے گا۔ جانے والے اس کی تعریف کریں۔ پڑوی تکریم جا لائیں گے۔ حتیٰ کہ دوست و آشنا اقتداء کرنے لگیں گے اور دیکھنے والے مر عوب ہو جائیں گے۔

۲۔ دوسری خصلت یہ ہے کہ جھوٹ سے اجتناب کرے۔ نہ کسی کو دھوکہ دینے کی غرض سے جھوٹ بولے اور نہ ہی مزاح کے طور پر۔ کیونکہ جب انسان جھوٹ سے مکمل اجتناب کر لیتا ہے۔ اور دل میں عمد کر لیتا ہے کہ خلاف واقع بات نہیں کرے گا تو وہ حق کا عادی من جاتا ہے۔ ہر صورت اس کے منہ سے حق صادر ہوتا ہے۔ جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ اس کے سینے کو کھول دیتا ہے۔ سچائی اس کے علم کو صاف و شفاف کر دیتی ہے۔ اور کذب سے یوں لا تعلق ہو جاتا ہے کہ گویا وہ اس برائی سے واقف ہی نہیں۔ جب وہ کسی دوسرے شخص سے جھوٹی بات سنتا ہے تو اسے بڑی معیوب لگتی ہے۔ اور دل میں اسے بہت برا سمجھتا ہے۔ اگر وہ جھوٹ سے احتراز کی دعا کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے اس کا بد لاعطا فرماتا ہے۔ تیسرا خصلت یہ ہے کہ جب انسان کسی سے وعدہ کرے تو اسے پورا کرے اور وعدہ خلافی نہ کرے۔ یا پھر کسی سے وعدہ ہی نہ کرے۔ ایفائے عمد ایک مفید خصلت ہے۔ اور یہ چیز بہترین روئیے کی غمازی کرتی ہے۔ وعدہ خلافی جھوٹ ہے۔ جب ہندہ ایفائے عمد کی خصلت کو اپنالیتا ہے تو اس کیلئے سخاوت اور محبت کا دروازہ کھل جاتا ہے۔ دوست اسے پسند کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ اپنی زبان قدرت سے اس کی مدح و ستائش کرتا ہے۔

۳۔ چوتھی خصلت یہ ہے کہ انسان خلق خدا کو ملامت نہ کرے۔ چھوٹی سے چھوٹی مخلوق کو بھی تکلیف نہ دے۔ کیونکہ ملامت سے اجتناب ابرار و صدیقین کے اخلاق میں سے ہے ایسے شخص کا انجام اچھا ہوتا ہے۔ وہ دنیا میں اللہ کی امان

میں رہتا ہے۔ اور آخرت میں اس کے لیے بڑے درجات تیار رکھے جاتے ہیں۔  
 اسے ہلاکت کے گڑھوں میں گرنے سے چالیا جاتا ہے۔ مخلوق کے شر  
 سے اللہ کریم اسے سلامتی عطا فرماتا ہے۔ اپنے بندوں پر مریانی کرتے ہوئے  
 اسے رزق عطا کرتا ہے۔ اور اسے اپنا قرب خشتا ہے۔

۵۔ پانچویں خصلت یہ ہے کہ انسان کسی کیلئے بد دعا نہ کرے۔ اگر وہ زیادتی کر  
 دے تو بھی اس سے سلسلہ کلام بندنہ کرے۔ نہ اس سے انتقام لے۔ اللہ تعالیٰ کی  
 خاطر اس پر صبر و تحمل کرے۔ اپنے قول و فعل سے اس سے بدلہ نہ لے۔ یہ  
 خصلت انسان کو اعلیٰ منازل پر فائز کرتی ہے۔

جب بندہ اس خصلت کو اپنالیتا ہے تو وہ دنیا و آخرت میں بلند مرتبہ  
 حاصل کر لیتا ہے۔ دور و نزدیک کے سب لوگ اس سے محبت و مودت کا سلوک  
 کرتے ہیں اس کی دعا قبول ہوتی ہے۔ مخلوق میں اسے سر بلندی ملتی ہے اور دنیا میں  
 وہ ایمان والوں کے دلوں میں عزت پاتاتا ہے۔

۶۔ چھٹی خصلت یہ ہے کہ الٰل قبلہ کو کافر، مشرک اور منافق نہ کہے۔ یہ  
 خصلت رحمت کے بہت قریب اور درجہ میں بہت بلند ہے۔ یہ سنت کا کمال ہے۔  
 اور علم الٰہی میں دخل اندازی سے کمال پر ہیز ہے۔ اس ذریعہ سے انسان اللہ کی  
 نار انضکی سے بچ جاتا ہے۔ اللہ کی رضا اور رحمت کے بہت قریب پہنچ جاتا ہے۔ یہ  
 اللہ کریم تک پہنچانے کے لیے گویا دروازہ ہے جو انسان کو پوری مخلوق کی رحمت و  
 محبت کا دارث بنادیتا ہے۔

۷۔ ساتویں خصلت یہ ہے کہ انسان گناہوں سے بچے۔ اپنے اعضاء کو غلط  
 کاریوں سے باز رکھے۔ یہ وہ عمل ہے جس کا اس دنیا میں دل اور اعضاء کو فوری بد لا  
 دیا جاتا ہے اور آخرت کیلئے بھی نیکیاں ذخیرہ کی جاتی ہیں۔

ہم اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے ہیں کہ وہ ہم سب پر احسان فرمائے۔  
 ہمیں یہ خصلتیں اپنانے کی توفیق دے اور ہمارے دلوں سے سب کدوں توں کو

نکال باہر کرے۔

۸۔ آٹھویں خصلت یہ ہے کہ انسان اپنا بوجھ کسی دوسرے کے کند ہوں پر مت ڈالے یہ بوجھ تھوڑا ہو یا زیادہ اسے خود اٹھائے۔ بلکہ دوسری تمام مخلوق کے بوجھ بھی اٹھانے کی کوشش کروے ان کی ضروریات کا خیال رکھئے اور ان سے کسی قسم کا لائق نہ رکھئے یہ چیز عبادت گزاروں کیلئے کمال عزت اور متقيوں کے لیے کمال شرف ہے۔ اسی چیز سے امر بالمعروف اور نبی عن المحر کا حوصلہ پیدا ہوتا ہے اور انسان کے نزدیک پوری مخلوق ایک جیسی بن جاتی ہے۔

جب ہندے میں یہ وصف پیدا ہو جاتا ہے تو رب قدوس اس میں غنا، اور ایمان و یقین کا نور پیدا فرمادیتا ہے۔ وہ کسی پر ترجیح نہیں دیتا سب مخلوق حق میں اس کے نزدیک برابر ہوتی ہے اسے اس بات پر کامل یقین ہو جاتا ہے کہ اسی میں اہل ایمان کی عزت اور اہل تقویٰ کا شرف ہے۔ یہی اخلاص کا قریب ترین دروازہ ہے۔

۹۔ نویں خصلت یہ ہے کہ انسانوں سے کسی قسم کا لائق نہ رکھے۔ اور ان کے ہاتھوں میں جو کچھ ہے اسے حرص کی نگاہ سے نہ دیکھئے۔ دنیا سے بے نیازی بہت بڑی عزت کی بات ہے۔ یہی غناۓ خالص ہے۔ ایسا شخص بہت بڑا بادشاہ ہے۔ اسی میں فخر ہے۔ اسی سے صافی یقین حاصل ہوتا ہے۔ یہی کامل و صریح توکل ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ پر یقین کا دروازہ ہے۔ زهد کے دروازوں میں سے ایک دروازہ یہ بھی ہے۔ اسی سے زہد و درع حاصل ہوتا ہے اور بزرگی کی تکمیل ہوتی ہے۔ اور یہی علامت ہے ان لوگوں کی جو دنیا سے کٹ کر اللہ تعالیٰ کے ہو رہتے ہیں۔

۱۰۔ دسویں خصلت یہ ہے کہ انسان تواضع اختیار کرے۔ کیونکہ اس کے ذریعے عابد کا محل پختہ ہوتا ہے اس کی قدرت و منزالت میں اضافہ ہوتا ہے اللہ تعالیٰ اور مخلوق کے نزدیک اس کی عزت و رفتہ کی تکمیل ہوتی ہے اور دنیا و آخرت کے معاملے میں سے جو چاہتا ہے اس کی قدرت پاتا ہے۔ یہ خصلت تمام

خاصائیل حمیدہ کی اصل ہے۔ اسی ایک خصلت کی باقی تمام خصلتیں گویا شاخیں ہیں اور اسی کی تمجیل سے تمام دوسری خصلتیں جنم لیتی ہیں۔ اسی خصلت تو اوضع کے ذریعے ہندہ ان منازل کو حاصل کر لیتا ہے جو منازل صالحین کی ہیں اور ان محبوبان خدا کی ہیں جو تنگی و فراخی میں اللہ تعالیٰ سے راضی رہتے ہیں۔ یہ خصلت تقویٰ کا کمال ہے۔

### تواضع

تواضع یہ ہے کہ انسان جس انسان سے ملے اسے اپنے آپ سے بہتر خیال کرے۔ اور کہے کہ ہو سکتا ہے وہ عند اللہ مجھ سے بہتر اور بلند درجہ ہو۔ اگر چھوٹا ہے تو کہے اس نے اللہ تعالیٰ کی نافرمانی نہیں کی۔ حالانکہ میں نے گناہ کیے ہیں لذ ابلاشبہ وہ اس لحاظ سے مجھ سے بہتر ہے۔ اگر بڑا ہے تو کہے اس نے مجھ سے زیادہ اللہ تعالیٰ کی عبادات کی ہے۔ اگر عالم ہو تو کہے کہ اسے وہ نعمت دی گئی ہے جس سے میں محروم ہوں۔ اور جو دولت اسے میسر ہے مجھے حاصل نہیں اور جو وہ جانتا ہے میں اس سے جاہل ہوں۔ وہ اپنے علم کے مطابق عمل کرتا ہے۔ اگر جاہل ہے تو کہے اس نے جہالت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کی جبکہ میں نے جانتے تو جھتے گناہ کیا۔ اور میں نہیں جانتا کہ ہم دونوں کا خاتمہ کس پر ہو گا۔ اگر ملنے والا کافر ہو تو کہے کہ کیا خیر کل کو وہ اسلام قبول کر لے اور اس کا خاتمہ بالخیر ہو۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ میں کفر کر بیٹھوں اور میری موت برائی پر آئے۔ تواضع شفقت اور مہربانی کا دروازہ ہے۔ یہ بہترین خصلت ہے جسے انسان اختیار کر سکتا ہے اور اسی کا اثر ہمیشہ دیر پاشاہت ہوتا ہے۔

جب ہندہ اس خصلت کو اپنالیتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے آفاتِ نفسانی سے چا لیتا ہے اور اسے اس بلند مرتبے تک پہنچا دیتا ہے کہ ہندہ اللہ تعالیٰ کے ہندوں کو اللہ تعالیٰ کیلئے نصیحت کرتا ہے۔ اس کا شمار خاصان بارگاہ اور محبوبان پروردگار میں

ہونے لگتا ہے۔ اور وہ دشمنِ خدا الہیں لعین کا سخت ترین دشمن بن جاتا ہے۔ یہی رحمت کا دروازہ ہے۔

اس کے علاوہ انسان کی زبان دوسروں کی غیبت اور لا یعنی باتوں سے رک جاتی ہے۔ بس کوئی عمل تواضع کے بغیر تنکیل پذیر نہیں ہوتا۔ تواضع دل سے کبر و نخوت بغض و کینہ اور دوسری تمام برائیوں کو نکال دیتی ہے۔ جلوت و خلوت یکساں بن جاتی ہے۔ ظاہر و باطن ایک اور قلب و زبان میں یکسانیت آجاتی ہے۔ انسان خلقِ خدا کی بھلائی چاہنے لگتا ہے۔ کسی کو کسی پر فضیلت نہیں دیتا۔ کسی کو اس وقت تک نصیحت نہیں کرتا جب تک کسی ایک شخص کو بھی برعے لفظوں سے یاد کر رہا ہوتا ہے۔ یا کسی کی عیب جوئی کو پسند کر رہا ہوتا ہے۔ عیب جوئی عبادت گزاروں کیلئے زہر قاتل ہے۔ اور زاہدوں کے لیے موت اور ہلاکت کا پیغام ہے۔ ہاں جس کی اللہ تعالیٰ مدد فرمائے اور اس کے دل اور زبان کو اپنے فضل و کرم اور احسان سے محفوظ کر لے تو وہ ہلاکت سے بچ جاتا ہے۔

### سیر امی صرف یانی سے ممکن ہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ارضاء نے فرمایا: اور یہ نصیحت آپ نے مرض الموت میں فرمائی گویا اس کی حیثیت و صیت کی ہے۔ آپ کے پیٹے عبد الوہاب نے آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں عرض کی۔ حضور! ہمیں کوئی ایسی نصیحت فرمائیے۔ جس پر آپ کے وصال کے بعد ہم عمل پیرا ہو سکیں۔ آپ نے فرمایا اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو۔ اس کے علاوہ دل میں کسی اور کاخوف نہ رکھو۔ صرف اسی سے امیدیں والسط کرو۔ ہر چیز اسی سے مانگو۔ تمام ضروریات کا اسی کو کفیل سمجھو صرف اسی پر توکل کرو۔ اسی کی بارگاہ میں التجا کرو۔ کسی اور پر بھروسہ نہ کرو۔ توحید پر قائم رہو۔ اور ہر طرح سے اللہ تعالیٰ کو وحدہ لا شریک یقین کرتے رہو۔

اے اللہ! میں تیری ملاقات کو پسند کرتا  
ہوں تو بھی میری ملاقات کو پسند فرمًا

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: جب دل کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ صحیح ہو جاتا ہے تو کوئی چیز اس سے نہیں نکلتی اور کوئی چیز اس سے خالی نہیں ہوتی۔ (یعنی علم و معرفت سے دل خالی نہیں ہوتا اور حکمت اس سے جدا نہیں ہوتی)

آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: میں ایسا مغز ہوں جس کا چھلکا نہیں۔ اور اپنی اولاد سے فرمایا: مجھ سے دور ہو جاؤ۔ ظاہر امیں تمہارے ساتھ ہوں لیکن باطن اُسکی اور کی معیت مجھے حاصل ہے۔

فرمایا: میرے پاس کچھ اور لوگ آتے ہیں ان کے لیے جگہ چھوڑ دو۔ ان کا ادب کرو۔ رحمت عظیم یہاں ہے۔ ان کے لیے جگہ نگ نہ کرو۔

آپ فرماتے جاتے تھے۔ السلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ! اللہ تعالیٰ مجھے بھی اور آپ کو بھی خوش دے۔ اللہ تعالیٰ مجھ پر اور آپ لوگوں پر رحمت فرمائے۔ بسم اللہ تشریف لائیے۔ مگر مجھے چھوڑ کر جانے کیلئے نہیں۔ (یعنی میں وصال خداوندی چاہتا ہوں)۔ ایک دن اور ایک رات تک آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ یہی فرماتے رہے۔

یہ بھی فرمایا: تم پر افسوس! مجھے کسی چیز کی پرواہ نہیں۔ نہ ملک الموت سے اور نہ کسی لور فرشتے سے۔ ہماری ذمہ داری اپنے سواء کسی لور پر مت ڈال۔ یہ کہہ کر آپ نے نعرہ بلند کیا اور اسی روز عشاء کے وقت آپ اپنے خالق سے جا ملے۔

آپ کے پیسوں عبد الرزاق اور موسیٰ رحمھما اللہ تعالیٰ نے بتایا ہے کہ آپ اپنے دونوں ہاتھ بلند کرتے پھر انہیں نیچے کر لیتے اور فرماتے۔ و علیکم السلام ورحمة

اللہ و برکاتہ! تو بہ کرو اور نیک لوگوں کی صفت میں داخل ہو جاؤ۔ یہ تمہارے پاس بھی آیا چاہتا ہے۔ اور فرماتے۔ زمی اختیار کرو۔ پھر اس کے پاسی حق اور منتی موت آئے (یہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد گرامی سے تلمیح ہے وجاءت سکرہ الموت بالحق) آپ رضی اللہ عنہ نے یہ بھی فرمایا: تمہارے اور میرے درمیان اور تمام مخلوق کے درمیان اس قدر بعد اور دوری ہے جس قدر بعد اور دوری زمین اور آسمانوں کے درمیان ہے۔ مجھے دوسرے پر قیاس نہ کرو اور نہ دوسرے دوسرے کو مجھ جیسا سمجھو۔ آپ کے بیٹے عبد الرزاق نے پوچھا۔ (حضور!) طبیعت کیسی ہے۔ جسم میں کہیں درد تو نہیں۔ آپ نے فرمایا: مجھ سے کچھ مت پوچھو۔ میں بزر عرفان میں غوطہ زن ہوں۔ آپ کے بیٹے عبد العزیز نے یہ مباری سے متعلق پوچھا تو فرمایا: میری مرضی کو کوئی نہیں جانتا۔ اور نہ کسی کی سمجھ میں آسکتی ہے۔ اس سے آگاہی انسان کے بس کاروگ نہیں۔ میری یہماری جن اور فرشتہ کی سمجھ سے بھی بالآخر ہے۔ اللہ کے حکم سے اللہ تعالیٰ کا علم ناقص نہیں ہو جاتا۔ حکم بدلتا ہے اور علم لا تبدیل ہے۔ حکم منسوخ ہو جاتا ہے مگر علم منسوخ نہیں ہو سکتا۔

**يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ**

(الأنبياء: 23)

”مٹاتا ہے اللہ تعالیٰ جو چاہتا ہے اور باقی رکھتا ہے (جو چاہتا ہے) اور اسی کے پاس ہے اصل کتاب“

**لَأَيْسَالُ عَمَّا يَعْلَمُ وَهُمْ يُسَأَلُونَ** (الأنبياء: 32)

”نہیں پر سش کی جا سکتی اس کام کے متعلق جو وہ کرتا ہے اور ان (تمام سے) باز پرس ہو گی“

صفاتِ الٰہی کی خبریں جو ہمیں کلام اللہ سے پہنچی ہیں وہ دنیا کے اندر اسی طرح ظہور پزیر ہوتی رہتی ہیں۔

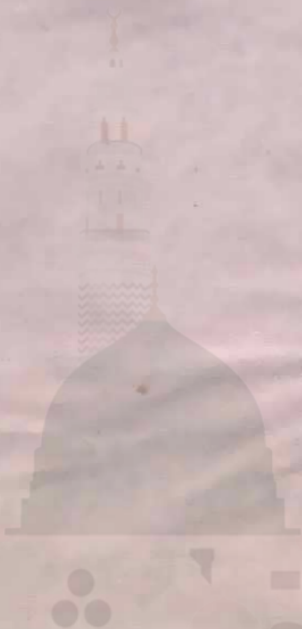
آپ کے بیٹے حضرت عبد الجبارؓ نے پوچھا: کیا جسم میں کہیں درد ہے؟

فرمایا: دل کے سواء جسم کا لگ میرے لیے باعث تکلیف ہے۔ دل محفوظ ہے اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ اس کا معاملہ صحیح ہے۔

پھر آپ کی زبان اقدس پر یہ کلمات جاری ہوئے: اس ذات سے مدد طلب کرتا ہوں جس کے سواء کوئی معبد نہیں۔ جو زندہ ہے اور جس کے لیے فنا نہیں۔ ہر عیب سے پاک ہے۔ بند ہے۔ زندہ ہے۔ موت سے نہیں ڈرتا۔ اپنی قدرت سے ہر چیز پر غالب ہے۔ تمام کو موت دیکر فا کرنے والا ہے۔ اس کے سواء کوئی عبادت کے لائق نہیں۔ اور محمد ﷺ کے رسول ہیں۔

مجھے آپ کے فرزند موسیٰ رحمۃ اللہ علیہ نے بتایا کہ آپ نے یہ بھی فرمایا: (تعزَّزَ) غالب ہے۔ مگر آپ اس لفظ کو صحیح طریقے سے اداہ کر سکے۔ آپ یہی کلمہ بار بار دہراتے رہے پھر زبان صحیح ہو گئی۔ اور ازیں بعد تین بار اللہ اللہ اللہ کہا۔ آواز پست ہو گئی۔ زبان تالو سے لگ گئی۔ اور روح مبارک نفس غفری سے پرواز کر گئی۔ رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

اللہ تعالیٰ ہمیں ان کی برکتوں سے مستفیض فرمائے۔ ہمارا خاتمہ بالایمان کرے۔ اور تمام مسلمانوں کو ایمان کی دولت عطا فرمائے۔ ان تمام کی موت اسلام پر ہو۔ اور ہم سب کو نیک ہندوں سے ملائے۔ رسولی اور عذاب سے محفوظ رکھے۔ تمام تعریف اللہ رب العالمین کیلئے ہیں۔



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)

# **Maktabah.org**

This book has been digitized by [www.maktabah.org](http://www.maktabah.org).

Maktabah.org does not hold the copyrights of this book. All the copyrights are held by the copyright holders, as mentioned in the book.

Digitized by Maktabah.org, 2011

Files hosted at Internet Archive [[www.archive.org](http://www.archive.org)]

We accept donations solely for the purpose of digitizing valuable and rare Islamic books and making them easily accessible through the Internet. If you like this cause and can afford to donate a little money, you can do so through Paypal. Send the money to [ghaffari@maktabah.org](mailto:ghaffari@maktabah.org), or go to the website and click the Donate link at the top.

[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)